

اللّٰہ

فرض نہماں کے بعد

# دعا کی اہمیت

[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)

مؤلف :

سفیر احمدی - داعی وحدت

حکیم میاں عبداللہ جماعتیانی

## معزز قارئین توجہ فرمائیں!

کتاب و سنت ذات کام پر دستیاب تمام الیکٹر انک کتب .....  
.....

عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔ 

مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی باقاعدہ تصدیق و اجازت کے بعد آپ لوڈ (Upload) 

کی جاتی ہیں۔

دعویٰ مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندرجات نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔ 

### ☆ تنبیہ ☆

کسی بھی کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔ 

ان کتب کو تجارتی یا مگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی و شرعی جرم ہے۔ 

«اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقہ ناشرین سے خرید کر جلیل دین کی کاؤنٹریں میں بھرپور شرکت اختیار کریں»

نشر و اشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قسم کی معلومات کے لیے رابط فرمائیں۔ 

اللهم إله العالمين

# فرض نماز کے بعد دعا کی اہمیت

## مصنف

سخیر امسن و داعی وحدت

حکیم میاں عبد الرحمن عثمانی

(گولڈ میلز اسٹ ائرن آئارڈ یافد)

جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ

کتاب --- فرض نماز کے بعد دعا کی اہمیت **مصنف** --- حکیم عبد الرحمن عثمانی

کمپیوونگ --- کمپیوونگ کلاسک، گوجرانوالہ ناشر - والی کتاب گھر - چوک اردو بازار گوجرانوالہ

تعداد ----- ایک ہزار قیمت

----- ملنے کے پتے -----

والی کتاب گھر - چوک اردو بازار گوجرانوالہ 9830332

حسین کلینک - چاندنی چوک ماذل ناؤں گوجرانوالہ 44982

مولوی محمد اسلم امیر جامع مسجد محمدی الہمدادیہ وڈاں سندھ

پرو رودھ تھیلی ڈسکاؤنٹ گوجرانوالہ

نیز ہر شہر کے معیاری بک سنال سے کتاب دستیاب ہے۔



## فہرست مضامین

| نمبر شمار | تفصیل                                             | صفہ نمبر |
|-----------|---------------------------------------------------|----------|
| -1        | اسباب                                             |          |
| -2        | تقاریظ - تبرے                                     | 3        |
| -3        | خطبۃ الکتاب                                       | 4        |
| -4        | ابتدائیہ                                          | 24       |
| -5        | اعیت و فضائل دعا                                  | 26       |
| -6        | فرض نماز کے بعد عاگی کی قویت                      | 33       |
| -7        | "ذرہ" سے کیا مراد ہے؟                             | 34       |
| -8        | رعاییں ہاتھ اٹھانا                                | 35       |
| -9        | بیت الخلاء، سفر وغیرہ کی دعاؤں میں ہاتھ نہ اٹھانا | 40       |
| -10       | تشہد کی دعاؤں میں ہاتھ اٹھانا                     | 47       |
| -11       | فرض نماز کے بعد رعاییں ہاتھ اٹھانا                | 50       |
| -12       | ضعیف روایات سے استدلال                            | 51       |
| -13       | اجماع امت                                         | 53       |
| -14       | چند سوالات                                        | 61       |
| -15       | دلائل اجتماعی دعا                                 | 62       |
| -16       | نبی اور صحابہؓ کی نماز کے بعد اجتماعی دعا         | 65       |
| -17       | نماز و تر میں دعا کا طریقہ                        | 68       |
| -18       | نماز کے بعد رعایہ مانگنے کے نقصان دہ نتائج        | 69       |
| -19       | مولانا داؤد غزنوی اور دعا                         | 71       |
| -20       | گھنگلو کے نتائج                                   | 72       |
| -21       | کسی کی درخواست کے بغیر امام دعا کر سکتا ہے؟       | 73       |
| -22       | جلیے درس یا اجتماع کے اختتام پر دعا               | 74       |
| -23       | دعا کے بعد ہاتھوں کا چیرے پر پھیرنا               | 76       |
|           |                                                   | 79       |

انتساب

میں اپنی اس عاجزانہ، حیرانہ  
بتویتیق الہی کا دش کو اُس عظیم سستی کے نام کرتا ہوں  
جنہوں نے مجھ مسکین، فقیر ضعیف کو شرک و بدعت  
اور شخصیت پرستی کی دلدل سے نکال کر تو حید و سنت کے  
گلستان میں لاکھڑا کیا۔ وہ ذاتِ گرامی قدر جو بیک وقت علوم  
دین و شریعت کے ساتھ ساتھ روحانیت و تصوف میں بھی بلند  
مرتبت تھے۔ یعنی مفکر اسلام و ملی کامل مسان العصر  
محقق و مورخ، شیخ القرآن والحدیث، نابغہ روزگار  
مشقق و مرلي، استاد گرامی

# بِسْمِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

رحمت اللہ علیہ رحمۃ وارثہ

اللهم اغفر له ورحمة اللهم نور مرقدة

للهِمَّ اجْعُلْ فِي دِرْوِيْشَةٍ مِنْ رِبَاطِ الْجَنَّةِ

آمین بارہ العاشر

کے مل گزوں

1969

## تقاریظ و تبصرے

بسم الله الرحمن الرحيم

شخصیات پر چلتا پھر تا انسائیکلو پیڈیا،  
نامور محقق، موزخ، مصنف، ادیب، عالم دین

مولانا محمد الحسن بھٹی مدظلہ العالی

پروفیسر حکیم عبدالرحمن عثمانی کو اللہ تعالیٰ نے بہت سی خوبیوں سے نوازا ہے۔ وہ طبیب بھی ہیں، خطیب بھی ہیں، عالم دین بھی ہیں، مقرر بھی ہیں، یونیورسٹی پر بھی ہیں اور تحریر کا ذوق بھی رکھتے ہیں۔ نوجوانی کے دور میں ہی اللہ تعالیٰ نے ان کی ذات میں بہت سے اوصاف جمع فرمادیئے ہیں۔ زیرِ نظر کتاب ان کی اہم تصنیفی کاوش ہے اس کتاب میں انہوں نے اس مسئلے پر بحث کی ہے کہ ”نماز کے بعد بارگاہ الہبی میں ہاتھ اٹھا کر دعاء مانگنے کی شرعی خیثیت کیا ہے؟“

فضل مصنف نے احادیث رسول ﷺ کی روشنی میں ثابت کیا ہے کہ ”نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر دعاء مانگنی چاہیے اور اپنی جائز ضرورتوں کی تکمیل کے لئے دربارِ خداوندی میں نہایت بجز و انکسار کے ساتھ اتنا کرنی چاہیے۔

بعض حضرات کو اس سے اختلاف ہے ان کا فرمان ہے کہ ساری نماز ہی دعا ہے۔ سلام پھیرنے کے بعد ہاتھ اٹھا کر اجتماعی طور سے دعاء مانگنے کی ضرورت نہیں۔ ہاتھ اٹھا کر دعاء مانگنا بذعنعت ہے۔

علمائے کرام سے جھگڑا اور ان کے مقابلے میں محاذ قائم کرنا ہمارا شیوه نہیں۔ ہم تو ان کے افکار عالیہ سے استفادہ کرتے ہیں اور ہم نے ان کی حیات مبارکہ کے تابناک پہلوؤں کو اجاگر کرنے کے لئے اپنے آپ کو وقف کر رکھا ہے۔ چنانچہ ہماری

کئی کتابیں اس موضوع پر مشتمل ہیں جو چھپ چکی ہیں۔

ہم ان حضرات کی خدمت میں جو ہاتھ انھا کر دعا مانگنے کے قائل نہیں ہیں  
نہایت ادب کے ساتھ عرض کریں گے کہ وہ اپنا موقف اتنے سخت الفاظ میں بیان نہ  
فرما سکیں اور بات کو بدعت اور ضلالت اور جہنم تک نہ پہنچائیں۔ بے شک بہت بڑے  
علم ہوں گے۔ محقق، مدرس، خطیب اور مفتی ہوں گے۔ لیکن اتنے بہت سے اعزازات  
کے حاصل ہونے کا یہ مطلب تو نہیں ہونا چاہیے کہ اتنی سی بات پر کسی نے ہاتھ  
انھا کر اللہ تعالیٰ سے دعا کیوں مانگی ہے اسے بدعت تک پہنچادیں اور پھر اس کی گردان  
پکڑ کر اسے جہنم میں دھکیل دیں۔ اس قسم کا رویہ اختیار کرنا اور اس قدر رشد پر اتر آتا  
ہمارے جیسے گناہ گاروں کے خیال میں علمائے حق کی شان سے مطابقت نہیں رکھتا۔

بات کہنے اور اپنے نقطہ نظر کی وضاحت کرنے کے بہت سے ڈھنگ اور  
بہت سے اسلوب ہیں۔ سخت سے سخت بات زم الفاظ میں بھی کہی جاسکتی ہے اور زم  
سے زم بات کے لئے سختی کا مظاہرہ بھی کیا جاسکتا ہے۔ لیکن علماء کرام کا فرض ہے کہ وہ  
اس قسم کے شرعی مسائل میں اپنا موقف بیان کرتے وقت ایسا اسلوب اختیار فرمائیں  
کہ اپنی تحقیق بھی بیان کر دیں اور کسی کو جہنم کی راہ بھی نہ دکھائیں۔ علمائے دین کا  
فریضہ لوگوں کو جنت کی راہ پر لگانے کی کوشش کرنا ہے انہیں دوزخ کے دروازے پر  
پہنچانے کی مہم چلانا نہیں۔

ہمارے بعض علمائے عالی مقام اور ان کے لاکن اکرام قبیعین نے کچھ عرصے  
سے بعض مسائل سے متعلق ایسا رویہ اختیار فرمارکھا ہے کہ جیسے یہی مسائل اسلام کا  
ستون اور دین کی اساس ہیں ان میں ایک اہم مسئلہ ان کے نزدیک یہ ہے کہ ہاتھ انھا  
کر دعا نہ مانگی جائے۔

ان اصحاب بحکریم حضرات کو معلوم ہونا چاہیے کہ اللہ تعالیٰ سے دعا مانگنے کا  
طریقہ یہی ہے کہ اس کے حضور کمال عاجزی اور الحاج کے ساتھ ہاتھ انھا

## فرض نماز کے بعد عاکی اہمیت

6

جائیں۔ اور اپنی حاجتیں چیزیں کی جائیں۔

دوسرامسئلہ جسے ان معززین نے بہت زیادہ اہمیت کا حامل سمجھ رکھا ہے یہ ہے کہ اجتماعی دعا نہ مانگی جائے۔ انفرادی مانگی جائے۔ ہم ان بزرگان بلند مرتبت کی خدمت میں ادب و احترام کے تمام تقاضوں کو ملحوظ رکھتے ہوئے عرض کریں گے کہ یہ کس حدیث میں لکھا ہے کہ لوگو! اجتماعی دعا نہ کرو، انفرادی دعا کرو۔ یعنی اکٹھے ہو کر اللہ سے کچھ نہ مانگو اگر مانگے بغیر چارہ نہیں تو اسکیلے اسکیلے مانگو۔

تیسرا مسئلہ نگے سر نماز پڑھنے کا ہے۔ اللہ کے فضل سے اس فقیر کو بہت علمائے کرام کی خدمت میں حاضر ہونے انہیں سلام عرض کرنے اور ان سے استفادہ کرنے کی سعادت حاصل ہوئی ہے اگر میں یہ کہوں کہ موجودہ علمائے کرام کی نسبت اس فقیر کو اللہ نے کہیں زیادہ علماء کی صحبت و زیارت کے موقع فراہم کئے ہیں تو غلط نہ ہوگا۔ لیکن ہم نے نہ کسی عالم کو نگاہ سر نماز پڑھنے کی تلقین کرتے ہوئے سنائے ہے۔ بلکہ ہمارا مشاہدہ یہ ہے کہ وہ اپنے شاگردوں کو نگے سر نماز پڑھنے یا نگے سر پڑھنے پھر تے دیکھتے تو انہیں سخت کوفت ہوتی تھی بلکہ وہ انہیں اس سے سختی کے ساتھ روکتے تھے۔

اب کچھ عرصے سے دیکھا جا رہا ہے کہ امام نماز پڑھا رہا ہے اور مقتدیوں کی پوری صفائی اس کے پیچے نگے سر کھڑی ہے۔ دینی مدارس کے نوجوان طلباء، بلکہ مدرسین اور جماعت الہمدادیت کے بعض عبدے دار نگے سر گلیوں اور بازاروں میں ٹھوم رہے ہیں۔ شرعی مسئلے سے قطع نظر بھی یہ حرکت اہل علم کے وقار کے منافی ہے۔ داڑھی والا یا عالم شخص نگے سر گھومتا یا نماز پڑھتا ہوا اچھا نہیں لگتا۔

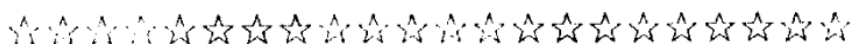
ہمیں علمائے کرام کی نزاکت پسند طبائع کا بہت احساس ہے اور ان نے جماعتی مناصب کا بھی بے حد خیال ہے اس لئے ان کی خدمت میں اس سے سوا کچھ عرض نہیں کر سکتے۔ البتہ یہ ضرور گزارش کریں گے کہ اگر وہ اس کتاب کا غور اور توجہ

سے مطالعہ فرمائیں گے تو صحیح صورت حال واضح ہو جائے گی۔

محمد اسحاق بھٹی

اسلامیہ کالونی - ساندھ - ۱۱ جول

۵ - جولائی ۲۰۰۱ء



شمس العارفین زبدۃ السالکین حضرت مولانا

حافظ محمد یحییٰ عزیز میر محمدی دامت بر کاظم

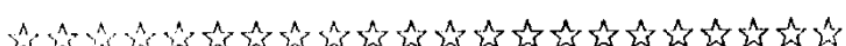
(سرپرست اعلیٰ تندہ تمعینت الحدیث)

ذعا بعد نماز کے بارے میں بعض لوگ یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ اس کے بغیر نماز نہیں ہوتی اور کچھ یہ کہنا شروع ہو گئے ہیں کہ یہ ذعا بعد نماز ہے۔ عثمانی صاحب نے درمیان راستہ اختیار کیا ہے اور اس کیلئے سوال و جواب کے انداز میں یہ کتاب تحریر فرمائی ہے۔ اس طرح یہ عام فہم اور ولچپ ہو گئی ہے۔ پڑھنے والا چاہتا ہے کہ مکمل کئے بغیر نہ چھوڑوں دلائل مضبوط ہیں اور انہوں نے ثابت کیا ہے کہ ذعا بعد نماز سنت رسول ﷺ ہے۔

اللہ کریم اس محنت کو قبول فرمائے اور مسلمانوں کو اپنے رب سے زیادہ سے زیادہ دعائیں کرنے کی توفیق بخشدے۔ آمین۔

محمد یحییٰ عزیز میر محمدی

مرائز البدر - بھائی پیغمبر و قصور



## حضرت مولانا معین الدین لکھوی حفظ اللہ

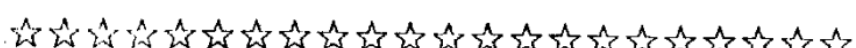
(سابقہ ایم این اے) امیر تحدہ الجماعت پاکستان - رئیس جامعہ محمدیہ اوکاڑہ  
 ذہنی عبادت ہے مگر کچھ لوگ خواہ مخواہ غلوکار ہیں۔ کچھ لوگ فرض نماز کے بعد ہاتھ  
 کے بعد ہاتھ اٹھا کر ذہنی نابدعت قرار دیتے ہیں۔ کچھ لوگ فرض نماز کے بعد ہاتھ  
 اٹھا کر ذہنی نابدعت ضروری (فرض) قرار دیتے ہیں۔ میرے نزدیک دونوں قسم کے لوگ  
 جہالت اور غلوکار ہیں۔

ذہنی عبادت اور افضل عبادت ہے اس پر کوئی پابندی لگانا جائز نہیں۔ جس  
 وقت کوئی چاہے۔ جب چاہے۔ جس طرح چاہے ذہنی کرے۔ انفرادی ذہنی یا اجتماعی ذہنی  
 اس پر کوئی مشتبہ یا منفی پابندی کا کوئی جواہر نہیں۔ فرض نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر ذہنی  
 اٹھائے دعا، انفرادی ذہنی اجتماعی ذہنی صورت نبی اکرم ﷺ سے منقول ہے۔

میرے نزدیک صرف کسی ایک وقت میں صرف ایک طریقے سے ذہنی کرنے  
 کو ضروری سمجھنا صحیح نہیں اور اس کے بر عکس فرض نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر سب نمازوں  
 کامل کر ذہنی نابدعت نہیں ہے اور نہ ہی اسے بدعت کہنا کسی صورت درست ہے۔  
 اس موضوع پر اگر وقت ملا تو انشاء اللہ سیر حاصل گنتگو کروں گا۔

**معین الدین لکھوی**

جامعہ محمدیہ اوکاڑہ



### باقیۃ السلف فضیلۃ الشخ

**حضرت مولانا سلیم اللہ عزیز اعوان دامت برکاتہم العالیہ**

چشم و چراغ خانوادہ ولی کامل صوفی غلام رسول صاحب قلعہ میان سکھداوے

جب الحنفی لگے سر رشتہ تدیر تا  
جب لوگ تجھ سے بگز نے لگیں بے جرم و قصور  
جب نشانے سے رہے دور ہر ایک تیر تا  
ہر طرف سے تجھے جب گھیر لیں آفات و شہاد  
الغرض جب ہو زمانے کی ہواتیرے خلاف  
چھوڑ پر دائے کواکب نہ ہو پابند فلک  
جب ہو سب دائرہ ارض و سما تیرے خلاف  
با تح انخا بہر ذمہ پیش خداوندے فلک  
جنتاب رسول کریم ﷺ کی بعثت سے قبل معاشرہ جہالت و نادانی، اوہام و  
خرافات اور وجہ و تلبیس کا شکار ہو چکا تھا۔ اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات سے مکمل  
ناواقفیت اور بے خبری کا دور دورہ تھا۔ معرفت الہی کا تصور قلوب واذہان سے محظوظ ہو چکا  
تھا۔ مخلوق نے اپنے خالق حقیقی کے ساتھ اس کی مخلوق کو شریک بنایا تھا۔ اللہ تعالیٰ کی  
بہت سی صفات خاصہ اور کمالاتِ الوہیت کو اس کی مخلوقات میں سوڈایا تھا۔ جاہلیت کی  
پیشتر گرا ہیوں، محرومیوں اور خدا ناشناسیوں کا سرچشمہ یہی کمزوری تھی اور اس کا نتیجہ کھلی  
گراہی، نفس پرستی اور بربت پرستی اور شرک جلی کی صورت میں برآمد ہوا۔ گویا خالق اور  
مخلوق، عبد اور معبد کا حقیقی تعلق نہایت کمزور، افسرده و پُرمودہ اور بے روح ہو چکا تھا۔  
معارحت حق جوش میں آئی اور اپنے بندوں کی صلاح و فلاح کے لئے عبد اللہ کے  
ذریتیم حضرت محمد رسول اللہ ﷺ کو بصورتِ احسان عظیم پیغمبر بنا کر مبعوث فرمایا۔ لَقَدْ  
**مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ**۔ جہاں انہوں نے گم گشته را وہ انسانیت کو کفر و  
شرک کی نجاستوں سے پاک کیا وہاں بندگانِ خدا کو ذکرِ الہی اور ذمہ کے کار آمد ہتھیار  
سے مردہ دلوں کو جلا بخشی۔ الدعا رد القضا اور الدعا هو العبادہ،

**الدعا مخ العباده ، الدعا سلاح المؤمن** کا مردہ سنائے کر پڑھ مردہ وہ افسر دہ بندگان خدا کو عبد و معبود خالق اور مخلوق کے رشتہ کو نہ صرف راہ استحکام پر گام زن فرمایا بلکہ اس تعلق کو دوام بخشنا۔ ذکر الہی اور دعا کے فضائل اور منافع بیان فرمائے۔ اسرار و حکم کی نقاب کشانی فرمائی اور دعا کو دین اسلام کا ایک مستقل شعبہ بنادیا۔ انسانی زندگی اور اس کی ضروریات کا کونسا گوشہ تشنہ۔ تجھیں رہا جس کے لئے آپ نے اپنی نبیتی میں موجود نہ ہوا اور دعا کے ساتھ ادیا، و تجدید اور اس کی ترقی و تحریک نے فرمائی ہو؟ نبی اکرم ﷺ نے محروم و محجوب انسانیت کو دوبارہ دعا کی دولت ہے طاف فرمائی اور بندوں کو اپنے معبود حقیقی سے ہمکرام کر دیا۔ اور حکم گشته راہ بندہ خدا پھر اپنے خالق، مالک کے آستانہ کی طرف یہ کہتا ہوا اپس لوٹا۔

بندہ آمد برورت گرجنے آبروے خود پر عصیاں رینتے ۔

یا کریم العفو ستار العیوب انتقام از ماکمش اندر ذنب

بارگاہ ایزدی میں دست ذخادر از کرنے کا مسئلہ ”اجماع امت“ ہے۔ مسلمانوں کا ہر فرقہ الحدیث دیوبندی، بیرونی وغیرہ شروع ہی سے انفرادی و اجتماعی دعا کا قاتل و فاعل رہا ہے اور اب تک بھی ہے۔ شومنی قسمت موجودہ دور کے کچھ تین ناقص اعلام لوگوں نے (جن کے بارہ میں نبی ﷺ نے فرمایا تھا قیامت کے قریب (علامت قیامت) نوجوان منبر و محراب کے وارث بن جائیں گے خود بھی گمراہ ہوں گے اور لوگوں کو بھی گمراہ کریں گے) دعا کے متعلق ایک طوفان کھڑا کر رکھا ہے اور اپنے اسلاف کی عزت و ناموس کو بر باد کرنے کا تمہیک لے رکھا ہے (یہ ہیں مندرجہ دعا از بارگاہ رب جلیل و کریم کے) اللہ کا واضح ارشاد ہے۔ ادعونی استجب لكم ان الذین یستکبرون عن عبادتی سید خلوٰن جہنم

**د اخرين - اور نبی اکرم ﷺ نے الدعا ہوا العبادۃ کی تشریح اسی آیت کریمہ سے فرمائی۔ اللہ سے دعائے کرنا تکبر ہے۔ اور متکبر اللہ کی نظر رحمت سے محروم ہوتا ہے۔ اور جب ان سے کہا جاتا ہے کہ دعا بہت بڑا عمل اور قدیم سے علماء و مشائخ اور اسلاف صالحین کا طریقہ چلا آ رہا ہے۔ فلاں فلاں بزرگ علماء و آئمہ کا یہی عمل رہا ہے تو متکبرین دعا کہتے ہیں ہم ان بزرگوں علماء و آئمہ کے مقلد نہیں۔۔۔ جبکہ حقیقت یہ ہے کہ ہمیں تقلید کا طعنہ دینے والے خود حافظ عبد المنان نور پوری اور عبدالسلام بھٹوی وغیرہ کی تقلید میں دعا چھوڑ رہے ہیں۔ یعنی ہم ہوئے مقلد اور یہ غیر مقلد۔۔۔**

**تک اذا قسمة ضيري**

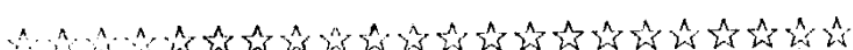
اللہ کی نظر رحمت سے محروم چند لوگوں کا شور و غوغاڈیکار اور سن کر مولانا عثمانی صاحب جو جو اس سال صاحب علم اور صاحب بصیرت ہیں۔ انہوں نے خیر خواہی کے جذبہ کے پیش نظر اور ”دعا“ کے متعلق اعتراضات کا نہایت عمرہ انداز میں رد کیا ہے بلکہ ”دعا“ کے فضائل و فوائد کو احادیث صحیحہ سے ثابت کیا ہے۔ اس لئے شاید کہ اتر جائے تیرے دل میں مری بات۔ دعائے اللہ تعالیٰ مولانا عثمانی صاحب کی کامش کو شرف قبولیت سے نوازے اور عوام کے لئے نفع بخش بنادے۔ اللہ کریم مولانا کے علم و عمل میں برکت فرمائے۔ آمين۔

فتیق الرسل سیم اللہ احوال (قلعہ میان گلہ)

خطیب جامع مسجد مرکزی عید گاہ

حافظ آباد روڈ - گوجرانوالہ

ء ۲۰۰۱-۶-۵



## شیخ الحدیث مولانا عبدالحکیم صاحب

حفظ اللہ صدر مدرس جامعہ محمدیہ اداکاڑہ

کچھ عرصہ سے نماز کے بعد دعا کرنے یا نہ کرنے کے متعلق جماعتی ادباء اور علماء کرام میں ایک بحث جاری ہے۔ مخالف و موافق کے دلائل اگرچہ ہر ایک کے پاس موجود ہیں اور جماعتی اخبارات میں شائع بھی ہوتے رہتے ہیں۔

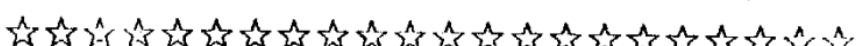
نفس مسئلہ کو علمی انداز میں سمجھنے اور سمجھانے کے لئے ضرورت تھی کوئی صاحب قرآن و حدیث کے دلائل سامنے رکھ کر مجتہدانہ طریق سے مسئلہ پر بحث کرے۔ چنانچہ فضیلۃ الشیخ مولانا معین الدین لکھوی حفظ اللہ نے کچھ عرصہ قبل ابتدائی کام کیا تھا جو کہ عدم فراغت کی بناء پر پایہ تکمیل کونہ پتیخ سکا۔ اب یہ کام مولانا پروفیسر حکیم میاں عبدالرحمٰن عثمانی صاحب نے بطريق احسن سر انجام دیا ہے۔

اس موضوع پر پروفیسر عثمانی کی علمی تحقیق پرمنی کتاب نظر سے گزری اور چیدہ چیدہ مقامات کا مطالعہ کرنے سے کتاب کی افادیت کا قائل ہونا پڑا۔ انہوں نے علمی انداز میں کتاب و سنت سے مسئلہ دعا کے جواز کو ثابت کیا ہے اور منکرین دعا کا علمی جائزہ لیتے ہوئے ثبت طریق سے ان کا رہ کیا ہے۔ انشاء اللہ اس کتاب کے اچھے اثرات مرتب ہوں گے اور لوگ اس سے زیادہ سے زیادہ استفادہ کریں گے۔

عبدالحکیم صدر مدرس

جامعہ محمدیہ اداکاڑہ

۲۷-۷-۲۰۰۱



### شیخ الحدیث والٹغیر بقیۃ السلف

## حضرت مولانا عبدالرشید حفظ اللہ صاحب مجاهد آبادی

خطیب مرکزی جامع مسجد الحنفیہ بیت مجاهد آباد شیخ الحدیث - جامع دریاں القرآن مجاهد آباد مغل پور، ہارہاہور  
 میں نے اس کتاب کا اول و آخر بغور مطالعہ کیا اور اسے نہایت مفید اور پر اثر  
 پایا۔ اپنی جامعیت کے اعتبار سے مضمون بھی قابل تعریف ہے۔ نفسِ مسئلہ کو نہایت  
 اچھے انداز سے بیان کیا گیا ہے۔

نوجوان مصنف نے قابل ستائش محنت کی ہے۔ میں اس کتاب اور موقف  
 سے من و عن اتفاق کرتا ہوں۔ انشاء اللہ یہ کتاب بہت سے افراد کی اصلاح کا باعث  
 بنے گی۔ لوگ اسے پڑھ کر یقیناً فائدہ اٹھائیں گے۔

میرا مشورہ ہے کہ جس طرح یہ تحریر نہایت خوبصورت اور عمدہ ہے۔ اسی طرح  
 اس کی طباعت، جلد بندی اور سرور ق خوبصورت، جاذب نظر اور پُر کشش ہونا چاہیے  
 تاکہ زیادہ سے زیادہ لوگوں کی توجہ اور اصلاح کا باعث بنے۔

عبدالرشید مجاهد آبادی

صدر درس جامع دریاں القرآن

تجامع آباد۔ ہارہاہور ۲۰۰۱ء۔ ۵



## فقیہۃ الشیخ حضرت مولانا حافظ محمد عثمان مدینی حفظ اللہ فاضل مدینہ یونیورسٹی

ناسب شیخ الحدیث مدرسہ مدرسہ تعلیم القرآن والحدیث سنت گمراہ ہور

ان الحمد للہ والصلوٰۃ والسلام علی محمد رسول اللہ وبعده

بندہ کی کافی عرصہ سے یہ خواہش و آرزو ہے کہ دعا بعد از نماز جیسے اہم



موضوع پر مختصر تحریری مضمون پیش کروں لیکن عدم فرصت ہمیشہ مانع رہی۔ اللہ تعالیٰ  
کے فضل و کرم سے یہ کام بڑھے اچھے انداز سے بھائی پروفیسر حکیم عبدالرحمن عثمانی  
صاحب نے کر دیا ہے۔ اللہ تعالیٰ ان کو زیادہ سے زیادہ ایسے علمی کام کرنے کی توفیق  
عطافر فرمائے۔ آمین۔

ان کا رسالہ پڑھ کر دل باغ باغ ہو گیا۔ رب کریم اس تحریر سے بہت سے  
گمراہ لوگوں کو ہدایت فہیب فرمائے۔ آمین۔ اور اللہ تعالیٰ ان کو بھی صراطِ مستقیم اور  
سبیل الموتین پرواپس آنے کی توفیق دے جو شذوذ کاشکار ہو گئے ہیں۔

مجھے اس بات میں کوئی تامل نہیں ہے کہ وہ لوگ بظاہر عالم ہونے کا دعویٰ  
کر رہے ہیں۔ حقیقت میں الٰل الظاہر والشذوذ کے پردے میں لوگوں کے دین تے  
تفہر ہونے کا سبب بن رہے ہیں۔ اور درس دے رہے ہیں۔

بنیادی طور پر یہ لوگ قرآنی آیات کی مخالفت کر رہے ہیں جس کی بنا پر یہ  
کسی نظم کے ساتھ نہیں ہیں۔ جن کے بارے میں قرآن مجید کی بے شمار آیات اور پیشتر  
احادیث اس قسم کی زندگی پر سخت ترین وعید سناری ہیں۔ لیکن ہمیں اپنے تصور اور اپنی  
رائے کو بدلتے کی تو فیق نہیں۔ بلکہ شیطان کی طرح اڑے ہوئے ہیں۔

اللہ تعالیٰ ہمیں قرآن مجید، نبی کریم ﷺ اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے واضح  
فرامیں اور عمل کے مطابق اپنی زندگیاں گزارنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔

دعا گو۔ حافظ محمد عثمان مدani

نائب شیخ الاسلام مدرسہ تعلیم القرآن و الحدیث

سنٹ گلر۔ لاہور۔ ۲۰۰۱ء۔ ۳۰



تقریباً از قلم مفکر اسلام حضرت العلام جامع علوم عقلیہ و نقلیہ استاذ الاستاذ و شیخ  
الحدیث والقیر مولانا عبدالحمید صاحب مدظلہ العالی صدر درس

جامع محمد بن الحدیث بن قیۃ الرؤوف بن ابراهیم

نحمدہ وصلی علی رسول الکریم!

قرآن و حدیث کی نصوص صریح صحیح سے دعا کی اہمیت واضح ہے یہ بھی ثابت ہے کہ ان بیانات میں الصلوٰۃ والسلام سے ہر ایک کو اللہ تعالیٰ نے ایک ایک دعا کی اجازت مرحمت فرمائی اور ساتھ ہی قبولیت کا یقین دلایا نبی کریم ﷺ نے فرمایا ہر نبی نے اپنی دنیاوی زندگی میں اپنا حق استعمال کرتے ہوئے کوئی نہ کوئی دعا فرمائی۔ اللہ تعالیٰ نے اسے شرف قبولیت سے نواز اُنگریز میں نے اپنا حق آخرت کیلئے محفوظ رکھا ہوا ہے اپنی امت کیلئے اسے بطور سفارش استعمال کروں گا۔ قرآن مجید میں جا بجا سابقہ ان بیانات میں الصلوٰۃ والسلام کی دعاؤں کا تذکرہ موجود ہے۔ حدیث میں نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے۔ **الدعا مخ العبادة**۔ دعا عبادت کا مغز ہے اور یہ بھی ارشاد موجود ہے۔ **الدعا هي العبادة**۔ دعا ہی عبادت ہے۔ نماز کے لئے عربی لفظ صلوٰۃ ہے یہ بھی دعا کے معنی میں استعمال ہوتا ہے نماز کو صلوٰۃ اسی لئے کہا جاتا ہے کہ یہ دعا پر مشتمل ہے۔ سورہ فاتحہ میں احمد ناصر الصراط المستقیم آخر تک دعا ہے رکوع میں اور اس کے بعد سجدوں میں اور ان کے درمیان ادعیہ ما ثورہ کا تذکرہ موجود ہے۔ آخری تشهد میں دعائیں ہیں۔ گویا پوری نماز دعاؤں پر مشتمل ہے۔ قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔ **قال ربكم ادعوني استجب لكم ان الذين يستكرون عن عبادتى سيدخلون في جهنم داخرين** ۔

تمہارے رب کا ارشاد ہے کہ مجھے پکارو میں تمہاری پکار کو قبول کروں گا جو لوگ میری با عبادت (مجھے پکارنے سے) تکبر کرتے ہیں جہنم میں ذلیل و خوار ہو کر داخل ہوں گے اسی آیت کی تفسیر حدیث میں اس طرح آتی ہے---**اَذَا لَمْ يُسْأَلْ بِغَضْبٍ**

جب اللہ تعالیٰ سے نہ مانگا جائے تو وہ نار ارض ہو جاتا ہے اسی بناء پر پوری امت مسلمہ چاہے الہامدیت ہیں یاد یو بندی یا بریلوی فرض نمازوں کے بعد اجتماعی اور انفرادی دعا کے قائل فاعل چلے آ رہے ہیں پوری امت کا یہ تعامل تو اتر سے ثابت ہے اور کسی دور میں بھی یہ تنازعہ مسئلہ نہیں رہا اور نہ ہی کسی بھی وقت اسے زیر بحث لا یا گیا مخفی اس لئے کہ اللہ تعالیٰ سے مالکنا اور اس کے سامنے ہاتھ پھیلانا محسن عمل ہے۔ چاہے اجتماعی ہو یا انفرادی ہر دونوں صورتیں، قرآن و حدیث میں ان کا ثبوت موجود ہے۔ عیدین کی نمازوں میں ایسی عورتوں کو بھی عید گاہ میں جانے کا حکم ہے جو نماز پڑھنے کے قابل نہیں تاکہ مسلمانوں کی اجتماعی دعا میں شریک ہو سکیں نماز استقاء میں اجتماعی دعا سب کے سامنے ہے نماز جنائزہ اور میت کو دفن کرنے کے بعد قبر پر اجتماعی دعا کا شاید ہی کوئی منکر ہو عرفات و منی وغیرہ کے مقامات پر اجتماعی دعا تو اتر سے ثابت ہے۔ اسی طرح فرض نمازوں کے بعد دعا کی قبولیت کا مقام ہے۔ آپ سے متعدد ادعیہ ما ثورہ ثابت ہیں اور آپ سے فرض نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر دعا کرنا بھی ثابت ہے ان نصوص صریح صحیح کے پیش نظر اکابر علماء الہامدیت کا ہمیشہ سے یہ معمول رہا ہے۔

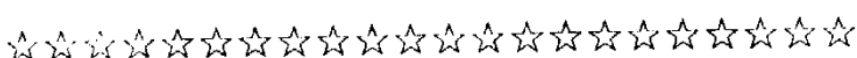
کہ فرض نماز کے بعد اجتماعی دعا کرتے تھے مجھے حضرت مولانا سید محمد داؤد غزنوی۔ حضرت مولانا محمد اسماعیل صاحب سلفی۔ حضرت مولانا محمد ابراہیم صاحب میر سیالکوئی۔ حضرت مولانا حافظ عبد اللہ صاحب محدث روپڑی وغیرہم کی اقتداء میں

بارہ نماز پڑھنے کا شرف حاصل ہوا ہے۔ یہ سب حضرات فرض نماز کے بعد اجتماعی دعا پر کار بند تھے مقام افسوس ہے کہ گزشتہ چند سالوں سے چند نو خیز علماء کرام نے یہ شور و غل مچا رکھا ہے کہ فرض نماز کے بعد اجتماعی دعا بذعنعت ہے دلیل یہ ہوتے ہیں کہ احادیث میں اجتماعی دعا کا تذکرہ نہیں ان کی خدمت میں گزارش ہے کہ **کسی چیز کے عدم ذکر سے اس کا عدم لازم نہیں آتا جبکہ کتب احادیث میں فرض نمازوں کے بعد آپ ﷺ سے متعدد دعائیں منقول ہیں اور آپ ﷺ سے ہاتھ اٹھا کر دعا کرنا بھی ثابت ہے یہ کس طرح ممکن ہے کہ آپ ﷺ افضل سریں عبادت (دعا) میں مشغول ہوں اور صحابہ کرامؐ اس سے الگ تھلک رہے ہوں۔ دیکھنے نماز میں مختلف مقامات پر نبی کریم ﷺ سے متعدد دعائیں ثابت ہیں۔ صحابہ کرامؐ سے ان کے پڑھنے کا کوئی تذکرہ نہیں۔ کیا اس سے یہ لازم آئے گا کہ صحابہ کرامؐ وہ دعائیں نہیں پڑھتے تھے۔ ہرگز ایسا نہیں ہو سکتا۔ حدیث میں آتا ہے کہ نبی کریم ﷺ سمع اللہ لمن حمده - کہہ کر - **ربنا لك الحمد** - حمد اکثیراً - اخ - دعا پڑھتے تھے۔ صحابہ کرامؐ سے دونوں کے پڑھنے کا کوئی تذکرہ نہیں۔ کیا اس سے یہ لازم آئے گا کہ وہ ان کلمات کی ادائیگی سے محروم رہے ہیں؟ موجودہ دور کے چند نو خیز علماء کرام کے علاوہ پوری امت مسلمہ کا فرض نمازوں کے بعد اجتماعی و انفرادی دعا پر اتفاق ہے۔ کسی وقت یہ حدیث نظر سے لگزدی ہے۔ **ماراہ المؤمنون حسنا فهو عند الله حسن** - جس چیز کو اہل ایمان اچھا سمجھیں وہ عند اللہ بھی حسن ہے فی الحال اس کی سند کے متعلق کچھ کہنا مشکل ہے۔ تاہم دوسری صحیح حدیث سے اس کی تائید ہوتی ہے۔ نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے۔ **لن****

**تجتمع امتی علی الصلالۃ - میری امت گرماہی پر ہرگز جمع نہیں ہوگی۔**  
 پاک و ہند میں حضرت مولانا سید نذر حسینؒ محدث دہلوی سے قبل اور بعد اکابر علمائے  
 اہم حدیث کا فرض نمازوں کے بعد اجتماعی دعا پر تعامل اجماع کی حیثیت رکھتا ہے۔  
 یہ وہ اہل علم تھے جن کی ثقہت علمی مسلمہ ہے۔ ان کے مقابلہ میں ہماری  
 حیثیت صفر کے برابر ہے۔ ان کے بارے میں یہ تاثر قائم کرتا کہ معاذ اللہ وہ بدعت کے  
 مرٹکب رہے ہیں۔ بہت بڑی جسارت ہے۔ **کبرت کلمة تخرج من افواهم ان يقولون الا كذبا** - علمائے امت کے پیش نظر ہمیشہ یہ مصلحت  
 کا فرمارہی ہے کہ عوام الناس ادعیہ ماثورہ سے نا آشنا ہوتے ہیں۔ امام کے ساتھ دعا  
 میں شرکت سے (آمین) کہہ کر افضل ترین عبادت (دعا) میں شریک ہو سکیں گے۔  
 قرآن مجید میں حضرت موسیٰ علیہ السلام کی دعا کا تذکرہ ہے۔ آگے اللہ تعالیٰ کا ارشاد  
 ہے۔ **قد اجیبت دعوتكما** - موسیٰ علیہ السلام اور ہارون علیہ السلام تم دونوں  
 کی دعا کو شرف قبولیت سے نواز گیا ہے۔ حالانکہ دعا صرف موسیٰ علیہ السلام کی تھی۔  
 لیکن اس پر ہارون علیہ السلام کے (آمین) کہنے سے دونوں کی دعا قرار پائی۔ نماز کے  
 بعد اجتماعی دعا کا یہ بھی فائدہ دیکھنے میں آیا ہے۔ کہ نماز سے سلام کے بعد عوام امام کی دعا  
 تک ذکروا ذکروا میں مشغول رہتے دعا میں شرکت کے بعد گھروں کو جائیکی کوشش کرتے  
 تھے لیکن بے جابدعت کی رث نے یہ وقت دکھایا ہے۔ کہ سلام پھیرتے ہی لوگ مسجد  
 سے بھاگ نکلتے ہیں۔ آہستہ آہستہ ذکروا ذکروا کارکے ذریعہ اللہ تعالیٰ کے قریب ہونے کی  
 بجائے اسکے ترک سے دور ہوتے چلے جا رہے ہیں۔ (ابن بیرون، حج عبادت الدعا)

العبد۔ عبدالحمید

مدرس۔ جامع محمد یحییٰ گوجرانوالہ



بقیہ السلف حضرت مولانا خالد گرجا کھنی مدخلہ العالی  
 فرض نمازوں کے بعد جو شخص وقت قبولیت کی بنا پر دعائیں لیتا ہے اس کا  
 استدلال حدیث نبوی ﷺ ہے -  
 اللہ پاک فاضل مصنف کے علم میں برکت عطا فرمائے - انہوں نے فرض  
 نمازوں کے بعد ہاتھ اٹھا کر دعائیں لئے کے حد تھی دلائل نہایت وضاحت سے بیان  
 کر دیئے ہیں - انداز بہت بہتر ہے -  
 نیز اعتراض کرنے والوں کو اللہ تعالیٰ سمجھ عطا فرمائے -

(مولانا) خالد گر حاکمی

(نوت:- چونکہ علماء کرام سے اپنی اس کتاب کی تعریف کروانا مقصود نہ تھی بلکہ نفس مسئلہ کی تائید مطلوب تھی۔ لہذا مولانا عبدالحمید صاحب اور مولانا خالد گرجاگھی صاحب کے تصریحے استاد گرائی کی کتاب روشن مہابت الدعا سے حاصل کر کے یہاں شامل کردے گئے ہیں کیونکہ نفس مسئلہ کی تائید میں ہیں۔ (عثمانی)

# معروف خطیب فاضل جلیل مولا نا محمد حسین مدینی دامت برکاتہ

فاضل مدینہ یونیورسٹی خطیب اعظم - کامو نکے

”فرض نماز کے بعد دعا کی قبولیت کا وقت ہے“ - اس حدیث مبارکہ کی روشنی سے نماز کے بعد دعا مانگنا کوئی برائی غلط عمل نہیں البتہ اسے نہ تو بذلت کہنا چاہیے اور نہیں اسی نماز کا حصہ سمجھنا چاہیے۔

پڑھنے پر زیر نظر کتاب اچھے انداز میں تحریر کی گئی ہے اور قبل تعریف ہے۔ اللہ  
کرے اس کے نیک مقاصد پورے ہوں۔ آمین۔

محمد حسین مدفنی (کاموں کے)

آفتاب علم غزالی دوران حضرت علامہ عبدالرحمن واصل رحمۃ اللہ علیہ  
 حضرت علامہ عبدالرحمن واصل کی زندگی کے آخری یام میں اس کتاب کا  
 ایک حصہ لکھا جا پکھا اور ان کی وفات سے تقریباً ۲-۳ ہفتے قبل جب تیارداری اور  
 زیارت کی غرض سے ان کے ہاں گیا تو حضرت نے اس مضمون کے متعلق  
 فرمایا۔ عبدالرحمن بیٹا! اس کتاب کو جلدی سے مکمل کرو۔ اس کی بہت اشد خہر تھے  
 میں تمہاری خواہش کے مطابق اس کی تقریظ لکھ دوں گا۔ فرمانے لگے آج مولانا  
 اسماعیل سلفی کی مند پر بیٹھ کر سلفی منیج کے مخالف فتوے جاری ہو رہے ہیں۔ آگے  
 علامہ واصل کے الفاظ نہایت سخت تھے۔ جو میں قصداً حذف کر رہا ہوں۔ الغرض آج  
 یہ تحریر چھپ کر ہمارے ہاتھوں میں ہے لیکن افسوس کے علامہ واصل اس دنیا میں موجود  
 نہیں ہیں۔ (اللهم غفرلہ و رحہ) انہیں ہم سے جدا ہوئے چھسات مانگر چکے ہیں۔

## اقتباس نمبر ۱

فرض نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر انفرادی یا اجتماعی دعا کونہ تو  
ہم نماز کا حصہ کہتے ہیں اور نہ ہی نماز کی طرح فرض سمجھتے ہیں۔  
بلکہ دلائل و قرآن اور مضبوط شواہد کی بناء پر یہ سنت مصطفیٰ ﷺ  
ہے۔ لہذا انہایت ادب سے گزارش ہے کہ اس کتاب کو مکمل  
پڑھنے اور سمجھنے کے بعد کوئی رائے قائم کریں۔ (جزاكم اللہ)

## اقتباس نمبر ۲

”فرض نماز کے بعد دعا کے جواز میں اگر کوئی حدیث  
نہ بھی ملے تب بھی اس مہتمم بالشان عمل کے لئے اجماع امت  
اور تعامل امت جیسی ناقابل تردید دلیل کافی ہے اور یہ ایک ایسا  
عمل ہے جس پر الحمدیث، دیوبندی، بریلوی علماء کا شروع سے  
عمل (اجماع) رہا ہے۔“ (صوت نمبر ۱۲۶ اجماع و تعامل امت)

## اہمیت و فضائل دعا قرآن کی روشنی میں دعا تمام فرضوں سے بڑا فرض ہے --- کیونکہ

- 1 **وقال ربكم ادعوني استجب لكم** (سورہ موسیٰ)
 

(ترجمہ) تمہارا رب کہتا ہے تم مجھ سے دعا کرو میں تمہاری دعائیں ضرور قبول کروں گا۔
- 2 **اجيب دعوة الداع اذادعان** (سورہ بقرہ - پارہ ۲)
 

(ترجمہ) جب دعا کرنے والا مجھ سے دعا کرتا ہے تو میں (اللہ) اس کی دعاقبول کرتا ہوں۔
- 3 **ادعوا ربكم تضرعا و خفية**

(ترجمہ) (دعا کا ایک طریقہ یہ بھی ہے کہ) اپنے رب سے اپنی انفرادی دعاؤں میں) گزر گرا کر اور چپکے چپکے مانگا کرو۔
- 4 **امن يجتب المضطرون اذادعاه ويكشف السوء**

(ترجمہ) (اللہ وحده لا شریک غوث اعظم کے سوا) کون ہے جو مصیبت زدہ اور پریشان حال لوگوں کی دعا، پکار اور انجاء و ابہال کو قبول کر کے ان کی مشکلات، مصائب، بے قراری اور پریشانیوں کو دور کرتا ہے؟
- 5 **قل ما يعبدونكم ربى لولا دعاؤكم** (سورہ الفرقان - ۷۷)
 

(ترجمہ) اے میرے بنی! کہہ دیجئے اگر تم اپنے رب سے دعا و انجاء نہیں کرو گے تو وہ بھی تمہارا لحاظ اور خیال نہیں رکھے گا۔

## اہمیت و فضائل دعا احادیث کی روشنی میں

- 1 **من لم يسأل الله يغضب عليه**

(ترجمہ) جو اللہ سے دعا نہیں مانگتے ان پر اللہ تعالیٰ کا غضب نازل ہوتا ہے۔ (ترمذی - مخلوقة جلد اول - کتاب الدعوات فصل دوسری)

- ان الدعاء هو العبادة - دعاہی در حقیقت عبادت ہے۔** -2  
 (ابوداؤد کتاب الصلوٰۃ باب الدعاء ح ۲۷۹ ترمذی ابواب الدعوات، ابن حبان حاکم۔ زہبی)
- الدعا مخ العبادة - عبادت کا مغز عبادت کا جو ہر دعا ہے۔** -3  
 (ترمذی ابواب الدعوات۔ مکملۃ کتاب الدعوات فصل دوسری جلد اول)
- الدعا سلاح المؤمن وعماد الدين ونور السموات والارض (حسن حسین)** -4  
 (ترجمہ دعاء موسی کا ہتھیار ہے (وہ اس سے مصالحت و آلام اور بلاوں کا مقابلہ کرتا ہے۔) دین کا ستون اور آسمانوں اور زمین کی روشنی ہے۔
- ليس شيء أكرم على الله من الدعاء -** -5  
 (ترجمہ اللہ کریم کو دعا سے زیادہ معزز و مکرم کوئی چیز نہیں۔)  
 (ترمذی ابن ماجہ ابن حبان حاکم بحوالہ اتحاف الکرام۔ شرح بلوغ المرام جلد ۲ صفحہ ۲۷۹۔ مکملۃ جلد اول کتاب الدعوات دوسری فصل)
- فعليكم عباد الله بالدعاء -** -6  
 (ترجمہ اللہ کے بندو! اپنے اوپر دعا کو لازم کرو۔)  
 (ترمذی احمد مکملۃ جلد اول کتاب الدعوات فصل دوسری)
- لابد القضاء الا الدعاء ولا يزيد في العمر الا البر -** -7  
 (ترجمہ تقدیر بدلتی نہیں لیکن دعاء مانگنے سے بدلتی ہے۔ عمر (زندگی) بڑھتی نہیں لیکن نیک اعمال سے بڑھتی ہے۔ (ترمذی مکملۃ کتاب الدعوات فصل دوسری جلد اول) ان آیات و احادیث مبارکہ سے دعا کی اہمیت، فضیلت اور ضرورت واضح ہوتی ہے۔ لہذا فرض نماز کے بعد جو کہ قبولیت کا وقت ہے دعا مانگنا نہایت مستحسن اور افضل عمل ہے۔
- جوف الليل الآخره دبر الصلوٰۃ المكتوبات**  
 (ترجمہ یعنی رات کا آخری حصہ اور فرض نماز کے بعد دعا کی قبولیت کا وقت ہے۔ (ترمذی جلد ۲ صفحہ ۱۸۸) مکملۃ جلد باب الذر بعد الصلوٰۃ فصل دوسری)

از روح عبادت الدعا حضرت علامہ بشیر الرحمن سلفی

## خطبة الكتاب

الحمد لله سميح الدعا ومجيب المضطر اذا دعا الذي  
لم يكن عبد دعائه اياد شقيا --- ومن دعاه استجاب و

بدعائه اياد فاز الدرجة العليا

ومن لا يدعوه يغضب عليه وبه ما يعبؤ

والصلوة والسلام على من ارسل بالهدى وخصص  
بالشفاعة والدعا، يوم الجزاء

الذى دعاربه برفع يديه بعد المكتوبات كلها

وعلى الله وصحابه ومن سلك مسلكه اي برفع يديه دبر  
الصلوت للدعا، والى الله انا نبأ وعليه التقوى

(ترجمہ) تعریفات کی مالک وہی ذات بے ہمتا ہے جو دعا کو سنتا بھی ہے  
اور مجبور و مقہور کی بے بسیون اضطراب انگیزیوں کو دور بھی کر  
ہے - کسی بھی امیدوار نے اس سے اتجاء کے بعد خود کو مایوس  
نامراً محسوس نہیں کیا۔

(حق یہ ہے کہ) جس نے بھی جو مانگا نہ صرف اسے مرحمت فرماء  
بلکہ اس کا دامن اس کی امیدوں سے زیادہ بھر دیا (لیکن) جر  
نے بھی خود کو اس سے بے نیاز سمجھا اور دعا کے ذریعے اپنی بجز

ناتوانی کا بروٹا اعتراف اس کے دربار میں پیش نہ کیا تو نہ صرف  
مالک حقیقی اس شخص سے ناراض ہو جائیں گے بلکہ اسے حالات  
و مشکلات کے دھارے پتنہا چھوڑ دیں گے۔

صلوٰۃ و سلام لا انہا اس ذات گرامی پر جسے رہنمائی کیلئے مبعوث  
کیا گیا (اس جہان رنگ و بویں) اور یوم جزا میں شفاعت و  
دعا کے اعزاز سے نوازا گیا اور مقام دعا پر سرفراز کیا گیا (اسی  
لئے) واقف اسرار عبودیت نے ہر نماز کے بعد ہاتھ بلند کر کے  
بارگاہ قدوسیت میں عرض عجز و نیاز کیا۔

اللہ! ناتوانی سے پاک مالک! اپنے کرم و احسان کی برکھا اپنے  
رسول مقدس علیہ السلام کے تعلق داروں، ساتھیوں اور جانشیروں  
پر بھی بر سادے اور نمازوں کے بعد ہاتھ آٹھا آٹھا کر اپنی  
ناتوانیوں پر یثانیوں اور عبادات میں نارسانیوں کا شکوہ تیرے  
و دربار میں پیش کرنے والوں کو بھی محروم نہ رکھ۔  
اللہ! اے مبعود حقیقی! میرا تیرے سوا کوئی نہیں۔

## ابتداء سیہ

بیسوی صدی عیسوی کے آخری عشرے کی آمد آمد تھی۔ فقیر راقم الحروف مرکز الدعوة والارشاد کے ساتھ افغانستان مسکر طینہ کنہو گیا۔ اس وقت ابھی نظریاتی طور پر میرے اندر مسلکی پختگی نہیں تھی۔ مسکر کی تعمیر میں حصہ دار بھی بنا۔ برادر مذکور الرحمن لکھوی امیر مسکر تھے۔ ذہبی صاحب بھی تھے عامربت اچھے مختصر انسکر کرنے تھے۔ ابوتراب بھائی بھی تھے۔ یہاں پہلی مرتبہ دیکھا کہ نمازوں کے بعد دعا کا مغل متروک ہو چکا ہے۔ لاہور طبیہ کالج میں میرا فرسٹ ایئر تھانہ ہبی رہجان اور ذوق و شوق تو تھا لیکن مسلکی تقسیم کا قطعی شور نہیں تھا۔ خاندانی بریلوی مسلم کے اثرات بھی نمایاں تھے۔ (جو کہ آہستہ آہستہ معدوم ہو رہے تھے اور ۱۹۹۲ء تک تقریباً تمام معدوم ہو چکے تھے۔) لیکن تحقیقی ذوق اور طبیعی رہجان کی بناء پر اطمینان قلب میسر نہیں تھا۔ یہی وجہ ہے کہ نماز کے بعد دعا کے بغیر اٹھ جانے والوں پر شدید حیرت ہوئی۔ اسی عالم استحباب میں ذہبی صاحب کا گرم لپچر سننا جس میں دعا بعد از نماز تمہوریت اور اسی نوعیت کے مسائل کے روز میں تقریباً ڈیڑھ گھنٹہ سمع خراشی ہوئی۔ بہر حال شعوری ناچیختگی اور دینی علوم و مسائل سے لاعلمی کی بناء پر اس ماحول کے اثرات کو جلد ہی قبول کر لیا۔ لیکن طبیعی، تحقیقی ذوق اور استاد گرایی، مفسر قرآن، لسان العصر، محقق دوران حضرت علامہ بشیر الرحمن سلطانی رحمۃ اللہ علیہ کی صحبت مطہرہ مقدسہ کی وجہ سے یہ اثرات زیادہ دری برقرار رہے سکے۔ نماز کے بعد دعا نہ مانگنے کا مسئلہ آہستہ آہستہ وباء کی صورت میں پھیلنے لگا۔ اسی دوران میں نے جامعہ شیخ الاسلام ابن تیمیہ چوبرجی کوارٹر لہلاہور میں داخلہ لیا اور شیخ الحدیث مولانا حفظ الرحمن لکھوی دامت برکاتہم العالیہ کو عموماً عصر کے بعد طویل دعا کرتے پایا۔ بسا اوقات نمازوں کے چلے جانے کے بعد گھنٹہ گھنٹہ بھر دعا کرتے رہتے۔ بعد ازاں جامعہ تقویۃ الاسلام دارالعلوم غزنویہ لاہور میں داخلہ لیا تو

## فرض نماز کے بعد ذمہ کی اہمیت

27

مولانا عثمان مدینی صاحب فاضل مدینہ یونیورسٹی اور شیخ الحدیث مولانا عبدالرشید صاحب کو دعا بعد نماز پر سخت قائل و فائل پایا۔ اسی طرح گوجرانوالہ جامعہ رحمانیہ میں فاری شریف کی کلاس میں بیٹھا تو شیخ الحدیث فضیلۃ الشیخ شفیق استاد سید اکرم شاہ صاحب گیلانی مدظلہ العالی کو بھی نماز جمعہ کے بعد اجتماعی دعا پر کاربنڈ پایا۔ اسی طرح بت سے علماء کو اس عمل پر کاربنڈ پایا۔ اور جب استاد گرامی رحمۃ اللہ علیہ نے مختصر فصل بعنوان ”فرض نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر ذمہ کرنے کا نکنا سنت رسول ﷺ ہے“۔ شائع یا تو اسے تقسیم کرنے کے دوران کئی افراد سے میری بحث بھی ہوئی جس میں مرکز رعوۃ والا رشاد کے مرکزی ذمہ دار برادر مسیف اللہ قصوری سے تقریباً دو سال پہلے نز چیمبر لین روڈ پر (جو بھی نیانیا سنگھ پورہ سے یہاں منتقل ہوا تھا) پھلفت تقسیم رتے ہوئے ہونے والی بحث کا دلچسپ دھندا ساختا کہ آج بھی ذہن میں موجود ہے۔ (برادر موصوف کے نام کے ساتھ تو آج کل ماشاء اللہ مولانا بھی لکھا جا رہا ہے)

الفرض انسیوں میں صدی کے آخری عشرے سے کچھ پہلے رونما ہونے والا ذمہ نگنے کا حادثہ فابعد آج مخفی دس پندرہ سال بعد اپنے اثرات کی جزیں مضبوط کر چکا ہے۔ مذکورین اس پر بہت کچھ لکھے چکے ہیں۔ (میں نے جس حلقة میں پہلی دفعہ کامل متذکر دیکھا تھا اسی حلقة میں یہ دباء کی صورت میں پھیلی اور آہستہ آہستہ سوں کو پیٹ میں لے لیا) ایک مترجم سوچ و فکر کا طبقہ علی الاعلان اسے بدعت لگا ہے بلکہ ایک نادان مصلح نے تو یہاں تک لکھ دیا کہ نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر دعا بدعت ہے اور بدعت کرنے والا جسمی ہے۔ (استغفار اللہ علی ذالک)

اس موضوع پر استاد گرامی علامہ بشیر الرحمن سلفی رحمۃ اللہ علیہ کی شہرہ آفاق کتاب ”روح عبادت الدعا“ کے بعد اگرچہ کچھ لکھنے کی ضرورت نہیں رہی لیکن عالم قاری اپنے عامیانہ پن کی بناء پر اس علمی نوعیت کی کتاب سے کاملاً استفادہ ہر پاتا تھا۔ چنانچہ ذہن میں پیدا ہونے والے سوالات کا تسلی بخش جواب تلاش

## فرض نماز کے بعد عادی اہمیت

کرنا اس کے لئے مشکل تھا۔ لہذا راقم عاجز نے اس کتاب کے علاوہ قرآن صحاح ستر تفاسیر اور دیگر کتب کی روشنی میں سوال و جواب کے انداز میں یہ تغیرات کا وش کی ہے اور کوشش کی ہے کہ اس ضمن میں پیدا ہونے والے سوالات کو مدلل مختصر جوابات سے واضح کر دیا جائے۔ اور اس انداز سے پڑھنے میں دلچسپی بھی پیدا ہوتی ہے اور بات کی سمجھ بھی زیادہ بہتر آتی ہے۔

یہ گفتگو مختلف جگہوں پر مختلف لوگوں سے ہوئی ہے جس کو اس انداز سے ترتیب دیا گیا ہے جواب آپ کے باหم میں ہے۔ سوال و جواب کا زیادہ حصہ ایک نامور بزرگ عالم دین سے ہونے والی گفتگو پر مشتمل ہے۔ میں نے فریقین کی گفتگو کو پوری دیانتداری کے ساتھ یہاں لکھ دیا ہے۔

اعتراف کہ مجھ ناقص آدمی کی سادہ تحریر اس مہتم بالشان مسئلے کی شایان تو نہیں ہے یہی وجہ ہے کہ آپ کو نہ تو اس میں شوخی ملے گی اور نہ ہی بڑا علمی ادبی طرز تحریر۔ بس یہ قدیم سے تعامل امت اور مسنون متفق ہے مسئلہ اپنے سادہ سے انداز میں پیش کر دیا ہے۔ (وما توفیقی الا بالله هو رب العرش عظيم)

اندازِ بیان گرجہ کچھ شوخ نہیں

شائد کہ اُتر جائے تیرے دل میں میری بات

محترم قارئین! دعا کی فضیلت کسی سے دھکی چھپی نہیں ہے؟ شرک کی ابتداء و انتہا غیر اللہ سے مالگنا ہی تو ہے اور پورے قرآن میں غیر اللہ سے مالگنا کی جس قدر لڑکی گئی ہے شاید کسی اور چیز کی نہیں اور حقیقت تو یہی ہے کہ غیر اللہ سے مالگنا اتنا برا جا ہے۔ اتنا برا جرم ہے کہ رب کائنات کے نزدیک اس سے برا کوئی دوسرا جزا نہیں ہے۔ اسی کے متعلق فرمایا کہ ہر جرم چاہوں تو معاف کر دوں۔ لیکن مج العبا (عبادت کا مغز و دعا) کا میرا حق کسی اور کو دو گے تو کبھی معاف نہیں کروں گا۔

دوستو! ذر انصار سے بتائیں اس سے بڑا اور ستم کیا ہے کہ اس کے بعد!

کو قبولیت کے وقت میں مخ العبادہ (یعنی عبادت کا مغز و عا) سے روکا جائے؟ ہے؟! یہ نادان مصلح، غیر اللہ سے روکتے روکتے اللہ سے بھی روکنے لگے۔ دراصل شیطان کے مختلف حرپے ہوتے ہیں۔ علامہ ابن جوزیؒ نے ”تلیس ابلیس“ میں بڑی وضاحت سے شیطان کے طریقہ ہائے واردات کو بیان کیا ہے۔ ابلیس ایمان والوں کو ذرا ریکٹ بھی گراہ نہیں کرتا وہ ہم رنگ زمین جال بچھا کر آہستہ آہستہ نیکی سے روکتا ہے۔ دراصل اپنی سیر ہری یا پہلا قدم اصلاح اور نیکی کے روپ میں ہوتا ہے یا اچھے جذبے کے تحت ہوتا ہے اور پھر آہستہ آہستہ برائی اور گناہ کی دلدل انسان کو جذلیتی ہے اور وہ اپنی دور نکل جاتا ہے کہ واپسی کے راستے بھول جاتا ہے۔ جس طرح شرک کی ابتداء ایک اچھے خیال سے ہوئی تھی۔ کسی کا نیک آدمی بزرگ، معزز فوت ہوا شیطان نے دل میں خیال ڈالا اور اس کی یادگار بنائی تھی۔ پھر اس کا مجسمہ بنایا گیا یا قبر بنائی گئی پھر اس پر چڑھاوے چڑھائے گئے آہستہ آہستہ سجدے عبادت اور پھر مکمل شرک۔ بعینہ ہمارے ہاں پہلے قبریں پختہ کر کے قبے بنائے گئے پھر فاتح خوانی، دعا، چڑھاوے نذر و نیاز، منیز پھر سجدے اور بالآخر۔

ظاہر دے وچ پیر فریدن باطن دے وچ اللہ

اور اسی طرح

وہی جو مستوی تھا عرش پر خدا بن کر  
اتر پڑا مدینے میں مصطفیٰ ﷺ بن کر (نوعہ بالذین ام)  
الغرض ایسی غلطت کے پلندے کے پلندے پڑے  
ہیں۔ بعینہ نماز کے بعد عاکی قبولیت کا وقت۔ اس وقت میں وہ عمل جس کے متعلق کہا گیا۔ الدعا مخ العبادہ (الحدیث) دعا عبادت کا مغز ہے۔ نیز الدعا ہو العبادہ (الحدیث) درحقیقت اصل عبادت دعا ہی ہے۔ وغیرہ سے روکنا (اگرچہ روکنے کا انداز اور سوچ مصلحانہ ہے) دراصل شیطان کے کسی بڑے

حر بے کی ابتداء ہے کیونکہ ترمذی شریف کی ایک روایت ہے جب نمازی نماز سے فارغ ہوتا ہے تو شیطان اس کے پاس آ کر اسے بھولے ہوئے کام یاد دلا دیتا ہے۔ تاکہ وہ تسبیحات واذ کار سے محروم رہ جائے اور یہ قبولیت کا وقت ضائع ہو جائے۔ نیز امام احمد بن حنبل رحمۃ اللہ علیہ نے بھی ابلیس کے ان مقاصد کو بیان کرتے ہوئے لکھا ہے کہ وہ چاہتا ہے بُنی نوع انسان کو ایمان خالص سے محروم رکھا جائے۔ پھر بھی جو لوگ ایمان قبول کر لیں انہیں دین کے سب سے بڑے رکن نماز سے روکا جائے۔ پھر بھی جو لوگ نمازی بن جائیں انہیں نماز کی اصل روح (یعنی خشوع و خضوع، تعدد میں اركان اور سورۃ فاتحہ) سے محروم کر دیا جائے۔ اور پھر بھی جو لوگ اس کے وار سے نق نکلیں انہیں بعد ازاں عبادات کے اصل جو ہر دعا سے محروم کر دیا جائے۔ (از امام احمد بن حنبل)

مقام غور ہے کہ کس طرح لوگ اس پہلو پر شیطان کے جال میں پھنس گئے۔ اپنے خلوص، تقویٰ، نیکی کے باوجود ایک غلط روش کے خواگر ہو چکے ہیں۔ (الامان

### والحفيظ من الشيطان الرجيم

اللہ رب العزت قرآن حکیم میں فرماتے ہیں۔

قل ما يعبدوا بكم ربی لولا دعاؤ کم۔ (الفرقان) استادِ لرائی رحمۃ اللہ علیہ ترجمہ فرماتے ہیں آپ ﷺ نے تنبیہ کر دیں! اگر تم پروردگار عالم سے دعا والجائزیں کرو گے تو وہ بھی تمہارا خیال و لحاظ نہیں فرمائیں گے۔ حدیث پاک ہے فرمایا نبی کریم ﷺ نے جو شخص اللہ تعالیٰ سے دعا نہیں کرتا۔ اللہ تعالیٰ اس سے ناراض ہو جاتے ہیں۔

رقم فقیر سمجھتا ہے کہ یہ دنیا اپنے منطقی انعام کی طرف تیزی سے بڑھ رہی ہے اور قرب قیامت کی علامات آہستہ آہستہ زونما ہو رہی ہیں دنیا و مافیہا کا انعام چونکہ فنا ہے لہذا احادیث کی روشنی میں علامات کے مطابق دنیا فنا کے قریب ہے اور جب تک رب کائنات کو دنیا اور اہل دنیا کی اصلاح مقصود تھی تو انبیاء و رسول اور کتب ہدیٰ کا سلسلہ نزول جاری تھا۔۔۔۔۔ (لیکن اب لگتا ہے شائد اللہ تعالیٰ کو دنیا کی اصلاح

فرض نہاز کے بعد عما کی اہمیت

31

و بقا منظور و تقصود نہیں ہے) یعنی قیامت قریب آ رہی اور دنیا فنا کے قریب ہو رہی ہے۔ اسی لئے ہر بہتری کی کوشش کما حقد نہیں دے رہی۔ جتنی اصلاح پسند تحریکیں اٹھ رہی ہیں۔ جتنی مساجد تعمیر ہو رہی ہیں۔ جتنے دینی اوارے قائم ہو رہے ہیں اس سے زیادہ فاشی بے حیائی اور شرک و بدعت بڑھ رہے ہیں۔ (مایوسی کفر ہے اصلاح کی کوششیں ترک نہیں کرنی چاہیں بساط بھر جو جہد جاری رکھنا ہی ایمان کی علامت ہے) جب لوگوں کو کہا جاتا ہے کہ قدیم سے تمام بزرگ علماء محدثین، مفسرین وغیرہ دعا کرتے آئے ہیں تو جواب ملتا ہے ہم مقلد نہیں ان بزرگوں اور علماء کو بھی غلطی اللہ سکتی ہے یا انہوں نے ضعیف حدیثوں پر عمل کر کے غلط کیا ہے۔ وغیرہ

جس طرح کہ مولانا صادق سیالکوٹی رحمۃ اللہ علیہ کی کتب کی تخریج کر کے بہت ہی پُر اثر اور ذور سنتا ہے کی حال ان کتب کو بے اثر کر نیکی نہ موم کوشش کی گئی۔ تو قارئین یہ بھی دراصل قیامت کی نشانیوں میں سے ایک نشانی ہے۔ کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا۔ لعنة آخر هذه الامته اولها۔ (ترجمہ) استاد گراجی رحمۃ اللہ علیہ۔ بعد میں آنے والے پہلے جانے والے بہترین اہل عزت انسانوں کو درخواست نہ سمجھتے ہوئے اپنی بات پر اصرار کریں گے۔ یعنی بعد میں آنے والے علماء پہلے گزرے علماء کی تحقیق و تعلیم کا انکار کریں گے۔ سو یہ وہی دور ہے۔

راقم عاجز اس حقیر کاوش کو اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں پورے خلوص کے ساتھ پیش کرتا ہے اللہ تقبل فرمائے۔ اس میں انکار سے مراد وہ اہل ظاہر ہیں۔ جو لیکر کے فقیر ہیں احادیث کی صرف ظاہری عبادات سے سطحی مغبوم اخذ کرتے ہیں۔ فہم حدیث اصول حدیث کے سلفی فنی اصولوں کو نظر انداز کرتے ہیں اور اس کے نتیجے میں دعا کو بدعت حرام قرار دیتے ہیں۔ اگرچہ ذمہ کے معاملے میں بہت سے سلفی العقیدہ الہندیث بھی ان کی اس سوچ سے متاثر ہو چکے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نہیں صراط مستقیم پر قائم رکھے۔ آمین۔

میں اپنی تحریر میں ہر قسم کی بخختی اور ترشی وغیرہ کی معدودت چاہتا ہوں جو

محبوب اکی گئی۔

میں اپنے ان تمام نہایت واجب الاحترام بزرگوں کا انتہائی مشکور ہوں۔ جنہوں نے اپنا قیمتی وقت نکال کر اس کتاب کا مطالعہ فرمایا۔ مجھے مفید ہدایات و تجویز دیں اور تبصرہ لکھ کر دیا۔ وہ علماء اکرام جنہوں نے موضوع اور کتاب کی تعریف اور حمایت تو کی۔ لیکن بوجوہ تبصرہ نہ لکھ سکے۔ میں ان کا بھی مشکور ہوں۔ مثلاً ناظم تعییمات سلفیہ مرکزی ناظم تعلیم مرکزی جمیعت البحدیث حضرت مولانا محمد عظیم صاحب دامت برکاتہ نائب شیخ الحدیث جامعہ اسلامیہ گوجرانوالہ اور مناظر اسلام مولانا راشد شاد سلفی صاحب وغیرہم۔ (جزاکم اللہ احسن الجزاء) ۔

میں اپنے ان تمام احباب کا شکریہ ادا کرنا بھی ضروری سمجھتا ہوں جنہوں نے کسی نہیں حوالے سے میرے ساتھ تعاون فرمایا مثلاً مولوی محمد اسلم وڈاں محمد آصف حافظ سعید اعجاز وغیرہم۔ میں اپنے نہایت محترم دوست بھائی مولانا قاضی سعید احمد صاحب (خطیب جامع مسجد رحمانیہ البحدیث محلہ فیصل آباد گوجرانوالہ) کا بھی نہایت شکرگزار ہوں کہ جنہوں نے اپنا قیمتی وقت صرف کر کے کتاب کی پروف رینڈ کی۔

(جزاکم اللہ احسن الجزاء)

تاجدارِ ثقہ نبوت ﷺ کی خاک پا کا اونی ذرہ

## عبد الرحمن عثمانی

حسین ٹکلیف۔ چاندنی پوک ماذل ناؤں

گور انوالہ (چنگاب - پاکستان)

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

### علیک سلیک اور حال احوال کے بعد

**اثباتات:** - مولانا صاحب میں کچھ روز سے اس مسجد میں نماز ادا کر رہا ہوں اور مسافر ہوں میں نے یہ دیکھا ہے کہ آپ نماز باجماعت سے فارغ ہو کر انفرادی یا اجتماعی دعائیں کرتے۔ چونکہ ہم خاندانی حنفی بریلوی تھے اور دیوبندی بریلوی مساجد میں امام اور مفتدوں کو فرض نماز سے فراغت پر دعا کرتے ہوئے دیکھا ہے کہ اہم دیوث ہونے کے بعد بھی الہم دیوث مساجد میں لوگوں کو اس عمل پر کار بند پایا تھا لیکن کچھ عرصہ ہوا کچھ لوگوں نے اچانک دعا کرنا چھوڑ دی اور اب ان کی تحریک کی بناء پر اکثریت الہم دیوث عوام و خواص دعا کرنا چھوڑ گئے ہیں اگرچہ بہت سے جید الہم دیوث علماء آج بھی اس عمل کے قائل و فائل ہیں اور یہ مسئلہ وبا کی صورت میں پھیلتا جا رہا ہے۔ چونکہ آپ کی اس مسجد میں بھی اسی صورت حال کو دیکھا ہے لہذا بعد احترام آپ سے اس مسئلے کی وضاحت مطلوب ہے۔

**انکار:** - پہلی بات تو یہ ہے کہ کسی عالم کی بات یا اس کا عمل ہمارے لئے دلیل یا جدت نہیں ہے اگرچہ وہ امام اعصر اور محقق دور ایں ہی کیوں نہ ہوا اور ہم تقلیدی ڈھنیت اور روشن کو قرآن و سنت کے منافی سمجھتے ہیں۔ لہذا کوئی بڑے سے بڑا عالم اہم دیوث ہو دیوبندی یا بریلوی ہو کسی کا قول و فعل ہمارے لئے جدت نہیں ہے ہمارے لئے قابل عمل یا قابل قبول صرف امام الانبیاء محمد رسول اللہ ﷺ کی حیات مبارکہ کا نمونہ اور قول و فعل ہے۔ چونکہ نبی مکرم ﷺ اور صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین سے ثابت نہیں ہے کہ انہوں نے نماز کے بعد انفرادی یا اجتماعی دعا کی ہو۔ لہذا اہم بھی نماز کے

بعد دعائیں مانگتے اور ویسے بھی نماز بذات خود دعا ہے۔ اس میں شروع سے آخر تک دعا ہی دعا تو کی جاتی ہے اور دعا کے بعد دعا کا کیا معنی ہوا؟

## فرض نماز کے بعد قبولیت دعا

**اثبات :** - محترم مولانا صاحب ایسا آپ کس طرح کہہ رہے ہیں کہ نماز کے بعد دعا کرنا بھی اکرم ﷺ اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے ثابت نہیں ہے جبکہ میں بہت سے جید علماء کرام سے سن چکا ہوں اور احادیث کی کتب میں کئی احادیث پڑھی ہیں جن سے پتہ چلتا ہے کہ نبی کریم ﷺ اور صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین نماز کے بعد دعا کیا کرتے تھے (قارئین کرام! آئندہ صفحات میں وہ احادیث بادلائل انشاء اللہ آرہی ہیں) یہ بات تو آپ کی بالکل ٹھیک ہے کہ نماز بذات خود دعا ہے لیکن اس دعا (یعنی نماز) کے بعد دعا نہ کرنے کا آپ کا یا نہایت قابل احترام چند بزرگوں کا ذاتی موقف یا فلسفہ ہماری عقلي کو اپیل نہیں کرتا۔ اس لئے کہ ہمارے پیر و مرشد تاجدارِ ختم نبوت محمد رسول اللہ ﷺ نے خود فرمایا ہے کہ نماز (جو بذات خود دعا ہے) اس کے بعد دعا کی قبولیت کا وقت ہے۔ دیکھئے کتب احادیث حضرات ابو امامہ رضی اللہ عنہ نے ختم المرسلین آقا ﷺ سے عرض کی ۔ اے اللہ کے رسول ﷺ دعا کس وقت بہت قبول ہوتی ہے؟ تو فرمایا تاجدارِ ختم نبوت ﷺ نے جَوْفَ اللَّيْلِ الْأَخْرُوِ وَذُرُّ الصَّلَاةِ الْمَكْتُوبَاتِ یعنی رات کا آخری پھر اور فرض نماز کے بعد دعا کی بہت قبولیت کا وقت ہے۔ (یہ حدیث حسن ہے) (سنن ترمذی صفحہ نمبر ۱۸۸ جلد دوم۔ مکملہ ترجم صفحہ ۲۰۵ جلد اول) اس حدیث سے معلوم ہوا کہ نماز کے بعد دعا کی فضیلت اور تعلیم زبان نبوت سے ثابت ہے۔ لہذا میرے قابل احترام بزرگوں کا یہ کہنا کہ نماز کے بعد دعا ثابت نہیں مناسب موقف نہیں ہے کیونکہ جو صحابہ رضی اللہ عنہم۔ فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ (نیکیوں میں آگے بڑھنے) کا عمل نہ ہونے تھے وہ بھلا اس فضیلت والے وقت کو کیونکر ضائع کرتے ہوں گے۔ یقیناً نہیں بلکہ وہ تو یقیناً اس کے قائل و فاعل تھے۔

**اذکار:** - یہ حدیث ابو امامہ رضی اللہ عنہ اگر صحیح ہے لیکن اس میں لفظ - ذُبَرُ الصلوٰۃ - سے مراد نماز کے بعد نہیں بلکہ نماز کے آخر میں تشهد کی دعائیں مراد ہیں۔ یعنی نماز کے آخر میں نماز کے بعد نہیں کیونکہ - ذُبَرُ - پچھلے یا آخری حصے کو کہتے ہیں بعد والے حصے کو نہیں۔

### تحقیق لفظ "ذُبَرُ"

**اثبات:** - محترم مولانا صاحب امیں ایک معمولی طالب علم آپ جناب کو یہ تو نہیں کہہ سکتا کہ لفظ - ذُبَرُ - کے حوالے سے آپ کا ارشاد گرامر کی رو سے درست نہیں ہے اور آپ اس کی بہت غلط تعبیر بیان کر رہے ہیں لیکن یہ ضرور عرض کروں گا کہ ایک احادیث ایسی ملتی ہیں جن کی رو سے ہم یہ تسلیم کر سکتے ہیں کہ لفظ - ذُبَرُ - سے مراد صرف پچھے یا آخری نہیں بلکہ بعد بھی ہے۔ مثلاً ذُبَرُ او ذُبُورُ النَّهَارُ او الصِّيفُ یعنی دن یا گرمی کا ختم ہو جانا۔ نیز اذبرت الدنیا۔ اقبال مندی کا ختم ہونا۔ نیز تدبیر الامر۔ کسی کام کے ختام (جو کام کے بعد ملتے ہیں) پر غور و فکر کرنا۔ نیز الدبیر والدبیر ہر چیز کا پچھلا حصہ۔ ذُبَرُ الصلوٰۃ نماز کا آخر (المجد صفحہ ۳۰۹-۳۱۰)

میرے موقف کی تائید اس حدیث سے بھی ہوتی ہے جو احادیث کی کئی کتب میں درج ہے۔ نبی آخراً زمان تا جدار ختم نبوت ﷺ نے فرمایا "دو آسان چیزیں جن پر عمل کر کے جنت کا داخلہ ملے گا لیکن بہت کم لوگ ان پر عمل کریں گے۔ ایک یہ کہ ہر نماز کے بعد دوں دس مرتبہ سبحان الله - الحمد لله - اور الله اکبر پڑھاجائے۔ تو اس حدیث میں ذرا الفاظ پر غور فرمائیں۔

**یسبح الله فی ذُبَرِ کل صلوٰۃ** - یعنی ہر نماز کے بعد تسبیح کرے۔ یہاں لفظ ذبیر سے مراد آخری تشهد نہیں بلکہ یقیناً سلام پھیر کر نماز سے فارغ ہو کر ہی ہے۔ اس ضمن میں ایک حدیث مزید عرض کرتا ہوں۔

من قرادر بر کل صلوٰۃ مكتوبۃ آیۃ الكرسی لہم یمنعه من دخول الجنة الا ان یموت۔ (تفسیر ابن حیث جلد اول پ ۲۷ تفسیر آیۃ الكرسی) (مکرر)

(ترجمہ) جو شخص ہر فرض نماز کے بعد آیۃ الكرسی پڑھے گا اس کے جنت میں داخل ہونے میں صرف موت حائل ہے۔

یعنی اس حدیث میں بھی لفظ دبر سے مراد نماز کے بعد ہے نہ کہ تشدید میں۔ اور سلام پھیر کر نماز سے فارغ ہو کر دعا کرنے کے متعلق بڑے بڑے جید اور نامور مفسرین اور آئمہ کرام (رحمۃ اللہ علیہم) کا موقف ان کی تفاسیر میں واضح درج ہے۔ مثلاً امام المفسرین حضرت عبد اللہ بن عباس (رضی اللہ عنہما) امام قادہ امام مجاہد اور امام ضحاک (رحمۃ اللہ علیہم) وغیرہ نے قرآن پاک کی سورہ المنشی کی آیت -**فَاذَا فَرَغْتَ مِنِ الصَّلَاةِ فَانْصُبْ إِلَى رَبِّكَ فَارْغِبْ**- کی تفسیر میں فرمایا۔

**فَاذَا فَرَغْتَ مِنِ الصَّلَاةِ فَانْصُبْ إِلَى رَبِّكَ فِي الدُّعَاءِ وَارْغِبْ إِلَيْهِ فِي الْمَسَأَةِ يُعطِكَ** - یعنی اے نبی ﷺ! جب آپ ﷺ فرض نماز سے فارغ ہو جائیں تو اپنے آپ کو اپنے رب سے دعا کرنے اور (اس سے کچھ) مانگنے کے لئے محنت میں ذاتی (معاملہ التزیل مع الباب التازی جلد بعثتہ صفحہ ۲۲۰) ذرا غور کریں کہ اپنے اپنے دور کے نامور آئمہ مفسرین نماز کے بعد دعا کی اہمیت فضیلت اور تلقین و تعلیم فرمائی ہیں۔ ایک اور حدیث مبارک ساعت فرمائیں جس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ نماز سے فارغ ہو کر سلام کے بعد ہی ہاتھ اٹھا کر دعا کرنا سنت مصطفیٰ ﷺ ہے۔ عن عبد اللہ بن الزبیر (رضی اللہ عنہ) انه رای رجل رافعاً یدیه یدعوا قبل ان یفرغ من صلوٰۃ فلما فرغ منها قال ان رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم لہم یکن یرفع یدیه حتی یفرغ من صلوٰۃ - (روايات) ترجیح ترمذ شریف - تحقیق ابوالاوزی سند ۲۳۵ جلد اول۔ الطبرانی و مجمع الزوائد صحیح ۱۶۹ جلد نمبر ۱۰

﴿ترجمہ﴾ حضرت عبد اللہ بن زییر رضی اللہ عنہ نے ایک آدمی کو دیکھا جو نماز سے فارغ ہونے سے پہلے ہی (یعنی آخری تشهد میں) ہاتھ اٹھا کر دعا کر رہا تھا جب وہ فارغ ہوا تو آپ رضی اللہ عنہ نے اسے فرمایا کہ پیارے پیغمبر خاتم النبیین ﷺ تو نماز سے فارغ ہو کر دعا فرمایا کرتے تھے اور ہاتھ اٹھا کر دعا کیا کرتے تھے (اس روایت کے سب راوی شفیع ہیں) یعنی یہ ثابت ہوتا ہے کہ لفظ دبر سے مراد نماز سے فارغ ہو کر بعد میں ہی ہے نہ کہ سلام سے پہلے آخری تشهد۔ اور ویسے بھی اچھے اور نیک عمل کے اختتام پر ہی دعا کرنا نہ صرف سنت ہے بلکہ عقلی اور منطقی اعتبار سے بھی عین فطری اور قبل تحسین عمل ہے۔ مثلاً مزدور سارا دن مزدوری کر کے شام کو کام سے فارغ ہو کر ہی اجرت طلب کرتا ہے اور حدیث کے مطابق روز دار ماہ رمضان میں سارا مہینہ روزہ رکھ کر آخری شبِ عبادت کرے یا اس مزدور (روزے دار) کی مزدوری (روزے کے اجر) کا وقت ہے۔ (الحدیث)

ایک روایت میں فرمایا جب خیر کی مجلس ہوتی ہے تو فرشتے اس میں شریک ہوتے ہیں پھر اختتام پر واپس اللہ تعالیٰ کو رپورٹ دیتے ہیں۔ اے اللہ کریم! تیرے بندے تیر اور تیرے محبوب کا ذکر کر رہے تھے۔ پھر اختتام پر اپنی دعاوں میں تجوہ سے جنت کا سوال کرتے تھے اور تیری دوزخ سے پناہ مانگتے تھے تو اللہ کریم فرماتے ہیں۔ فرشتو! تم گواہ رہنا میں نے دونوں چیزیں عطا کر دیں۔ یعنی مجلس کے آخر پر دعا کرنا ہی سنت ہے۔ اب ایک روایت اور سنئے۔ طبرانی میں ہے حضرت عرباض بن ساریہ (رضی اللہ عنہ) کہتے ہیں کہ نبی کریم ختم المرسلین ﷺ نے فرمایا جس مسلمان نے فرض نماز ادا کی اور جس نے قرآن ختم کیا۔ دونوں کے لئے (اختتام پر اللہ تعالیٰ کے ہاں) مقبول دعا لکھ دی گئی ہے۔ یعنی فرض نماز اور تلاوت قرآن کے اختتام پر کی جانے والی دعا مقبول دعا ہے اور یہ روایت بھی اس بات کی زبردست تائید کرتی ہے کہ لفظ دبر سے مراد نماز کے اختتام پر دعا کرنا ہی صحیح ہے نہ کہ آخری تشهد میں سلام

پھر نے سے پہلے ۔ یہ الگ بات ہے کہ جس وقت اللہ تعالیٰ خصوصی عطا کرنے لئے تشریف فرمائوں اور وقت قبولیت ہو تو اس وقت کوئی لینے والا ہی نہ ہو ۔ یہ تو اپنے اپنے بختوں اور نصیبوں کی بات ہے ۔

محترم! اس عاجز نے اب تک جتنی گفتگو کی ہے ۔ اس میں یہی بتانے کی کوشش کی ہے کہ لفظ دبر سے مراد نماز کے اختتام پر دعا کرنا ہی صحیح ہے نہ کہ نماز کے اندر سلام سے پہلے حالت تشهد میں اور ویسے بھی یہ بات سمجھ آتی ہے کہ تشهد میں تو فقط عربی میں وہ مخصوص ما ثورہ دعائیں جو قرآن و حدیث میں مذکورہ و مرقوم ہیں کی جا سکتی ہیں اور ہر انسان اپنی گزارش صحیح تو اپنی زبان میں ہی پیش کر سکتا ہے اور اسکے لئے بہترین وقت اور طریقہ نماز کے بعد سلام پھیر کر ہی ہے ۔ مثلاً ایک آدمی فرجیح، موڑ سائیکل کار کی خواہش رکھتا ہے یا امتحان دیا ہے اور پاس ہونے کی دعا کرنا چاہتا ہے تو تشهد کے لئے لازمی بات ہے کہ پہلے تو ان خواہشات کو عربی زبان میں ترجمہ کرے گا پھر ان کے الفاظ قرآن و حدیث میں ہونا ضروری ہیں جب یہ سب مکمل نہیں تو پھر لازمی بات ہے کہ نماز کے بعد اپنی زبان میں اپنے الفاظ میں اپناند عاییان کرے گا ۔ (نوت! ایک آدمی کو عربی میں کوئی دعا نہیں آتی تو وہ کوشش کر کے دعائیں یاد کرے جب تک یاد نہیں ہوتی وہ اپناند عا ۔ علیم بذات الصدور ۔ کے سامنے دل ہی دل میں دھرا تارہ ہے) (یعنی حالت تشهد میں)

تو ثابت یہ ہوا کہ نماز کے بعد سلام پھیر کر دعا کرنا ہی سنت ہے اور عقلی منطقی اعتبار سے درست اور جائز ہے ۔ اور وقت قبولیت ہے اور یہی لفظ دبر کا صحیح معنی ہے ۔

**انکار :** ۔ ٹھیک ہے اگر مان بھی لیا جائے کہ فرض نماز کے بعد ہی دعا کی قبولیت کا وقت ہے اور دبر کا یہی مطلب ہے تو ہمیں اس پر کوئی اعتراض نہیں کیونکہ نبی اکرم ﷺ سے سلام کے بعد کئی دعا میں مذکور ہیں جو ہم بھی کرتے ہیں مثلاً ۔

**اللهم رب اعنی على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك اور**

اللَّهُمَّ أَنِي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْبَخْلِ وَأَعُوذُ بِكَ مِنَ الْجُنُونِ  
-(ان) نَيْزَ اللَّهُمَّ لَا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ - (ان) وَغَيْرَهُمْ - لیکن چونکہ اس موقع  
پر ہاتھ اٹھانا ثابت نہیں ہے لہذا ہم بھی ہاتھ اٹھائے بغیر یہ دعا میں پڑھ لیتے ہیں اور  
افرادی یا اجتماعی دونوں صورتوں میں ہاتھ اٹھانے کو بدعت سمجھتے ہیں۔

**اثبات :-** استغفرالله لا حول ولا قوة الا بالله - آپ سنت کو  
بدعت کہتے ہو؟ محترم! آپ نے فرمایا کہ آپ یہ دعا میں کرتے ہو یہ آپ کا انفرادی  
عمل تو ہو گا لیکن اجتماعی صورت حال کا ہمارا مشاہدہ یہ ہے کہ اکثر و بیشتر مساجد میں  
خصوصاً دینی مدارس یا ان سے ملحقہ مساجد میں نمازی سلام پھیرتے ہی اٹھ کھڑے  
ہوتے ہیں۔ بدستی سے کوئی تسبیح یا ذکر و رواز کار اور کوئی دعا کا ذوق و شوق نہیں رہا۔ اللہ  
نہ کرے اس بڑھتی ہوئی روشن کا بارگراں ان نادان معزز زین پر پڑھے جو دعا جیسی  
محبوب سنت کو بدعت کہتے ہوئے ڈرتے نہیں اور تو اور آپ کے دینی مدارس کے 90  
فی صد طلباء سنیتیں اور نوافل ترک کر چکے ہیں اور بہت سی جگہوں پر تو امام صاحبان کو بھی  
تبیحات و اذکار اور سنن و نوافل کا تارک و غافل پایا ہے اور آپ کا دوسرا فرمان  
عالیشان کہ اس موقع پر چونکہ ہاتھ اٹھانا ثابت نہیں لہذا ہم بھی نہیں اٹھاتے۔ بقول  
بعض علماء یہ بات اصول حدیث اور فہم حدیث سے نا آشنا کا نتیجہ ہے۔

دیکھیں پہلے آپ نماز کے بعد دعا کو سرے سے تسلیم ہی نہیں کرتے تھے  
جب اس عاجز فقیر نے نماز کے بعد دعا کی اہمیت، فضیلت اور مقبولیت احادیث کی  
روشنی میں با ولائل عرض کی تو آپ نے نماز کے بعد دعا کی اہمیت تو تسلیم کر لی لیکن اب  
ہاتھ اٹھانے پر مفترض ہیں۔ آپ کا یہ اعتراض بھی کچھ مناسب نہیں۔ کیونکہ علماء کرام  
فرماتے ہیں۔ نماز کے بعد احادیث میں مذکور دعا یہ اذکار اور تسبیحات فقط بطور ذکر  
کے جائیں گے جبکہ اس قبولیت کی گھڑی میں ان مذکورہ مسنون اذکار دعا یہ کے بعد  
نمازی اپنی وہ حاجتیں وہ سوال وہ ضرورتیں اپنے۔ سَمِيعٌ عَلِيمٌ غَوْثٌ

اعظم واحدہ لا شریک جل جلالہ کے سامنے عرض کرے گا جن سے اسے روزمرہ کی زندگی میں واسطہ ہے۔ ورنہ اگر صرف انہی مذکورہ مسنون دعائیہ اذکار و تسبیحات تک محدود کر دیا جائے کہ ان کے علاوہ دعا کرنا بدعت ہے تو پھر ان تقریباً میں قسم کے اذکار میں انسان اپنے روزمرہ کے مسائل اور خواہشات کا تذکرہ اپنے الفاظ میں نہ کر کے نفسیاتی اور فطری طور پر کبھی مطمئن نہیں ہو گا تو اسی نفسیاتی، فطری اور قلبی تسکین کے لئے امام الانبیاء ختم الرسل ﷺ نے فرمایا کہ - **دبر الصلوٰۃ المکتوبات** (فرض نماز کے بعد دعا کی قبولیت کا وقت ہے)۔ (سنن برزنی صفحہ ۱۸۸ جلد دوم مکملہ مترجم صفحہ ۲۰۵ جلد اول)

### اب رہادعا میں ہاتھ اٹھانے پر اعتراض

حقیقت یہ ہے کہ نبی ﷺ نے عام دعائیں کا ایک ہی طریقہ تعلیم فرمایا ہے جو بالکل سیدھا اور واضح ہے جس میں وقت یا مقام کی تخصیص کا کسی کو قطعی کوئی حق نہیں ہے اگر کسی قسم کی مذکورہ نوعیت کی تخصیص کوئی بھی کرے گا تو وہ یقیناً خود ساختہ اور غیر مسنون ہو گی۔ احادیث مبارکہ ملاحظہ فرمائیں۔

(1) عن ابی بکرہ رضی اللہ عنہ ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال سلو اللہ ببطون اکفکم ولا تسئوه بظهورہا۔۔۔ رجال رجال صحیح المطرب ای مجمع الزوائد صفحہ ۱۶۹ جلد نمبر ۱۰

﴿ترجمہ﴾ حضرت ابی بکرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا اللہ تعالیٰ سے دعا کرتے وقت (جب اپنے ہاتھوں کو اٹھاؤ تو) سیدھے ہاتھوں سے مانگو ایسے ہاتھوں سے نہ مانگا کرو۔ (یہ حدیث بالکل صحیح ہے)

(2) یہی حدیث معمولی فرق کے ساتھ حضرت مالک بن یسар رضی اللہ عنہ اور

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے بھی مشکوٰۃ شریف کتاب الدعوات دوسری فصل میں مردی ہے اور ابو داؤد شریف میں بھی درج ہے۔

(3) حضرت سلمان رضی اللہ عنہ کہتے ہیں نبی اکرم ﷺ نے فرمایا کہ تمہارا رب بہت شرم رکھنے والا تھی اور باحیا ہے۔ یستحی من عبده اذا رفع يديه اليه ان يرد هما صفرا۔ جب بھی اس کا بندہ اس کے سامنے ہاتھ اٹھاتا ہے (دعا کے لئے) تو اسے ان ہاتھوں کو خالی لوٹاتے شرم آتی ہے۔ (مشکوٰۃ ایضا) اسے ابن ماجہ۔ حاکم۔ نسائی۔ طبرانی۔ بلوغ المرام نے بیان کیا اور ترمذی۔ ابو داؤد نے روایت کیا اور بنی یہیقی نے دعوات کیہر میں) یہ حدیث بھی بالکل صحیح ہے۔

اس حدیث کی شرح میں مولانا اصفی الرحمن مبارکپوری لکھتے ہیں ”اس حدیث سے معلوم ہوا کہ ہاتھ اٹھا کر دعا کرتا جائز ہے اور یہ آداب دعا کا ایک ادب ہے۔ (اتحاف الکرام شرح بلوغ المرام جلد دوم صفحہ ۹۷۲)

(4) حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ اذا رفع يديه في الدعاء لم يحططهما حتى يمسح بهما وجهه۔ (رواہ الترمذی و مشکوٰۃ۔ ایضا) جب بھی اپنے دونوں ہاتھوں کو اٹھاتے دعا کے لئے تو (دعا کے اختتام پر) اپنے ہاتھوں کو چہرے پر پھیرے بغیر نیچے نہ رکھتے۔

(5) حضرت سائب بن زید رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ عن ایہ ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم کان اذا دعا فرفع يديه مسح وجهه بيديه (مشکوٰۃ شریف کتاب الدعوات تیری فصل حدیث نمبر ۸) یہیقی نے دعوات کیہر میں بیان کیا) حضرت سائب رضی اللہ عنہ سے ہی ایک روایت

اسی طرح کی صحیح جامع المصیر جلد دوم صفحہ ۸۶۳ حدیث نمبر ۲۷۳ میں بھی مرقوم ہے۔) کہ نبی کریم ﷺ جب بھی دعا مانگتے تو اپنے ہاتھ اٹھاتے (اور جب دعا ختم کرتے تو اپنے ہاتھ اپنے چہرہ مبارک پر پھیرتے۔

(6) حضرت عکرم رضی اللہ عنہ سے روایت ہے وہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ- **قال المسئلا** ان ترفع یدیک حزو منکبیک اونحو هما - (ابوداؤ شریف بخاری مسکوہ شریف ایتنا) کہا اللہ کے حضور دعا مانگنے کے آداب میں ایک یہ ہے کہ تو (دعائیں) دونوں ہاتھ اٹھانے کندھوں تک یا ان کے قریب۔

محترم! عاجز مسکین نے صرف چھروایات بیان کیں ہیں ان کے علاوہ بھی کئی احادیث میں دعا کے وقت ہاتھ اٹھانا تو اتر اور تسلسل سے ثابت ہے بلکہ (مزے کی بات یہ ہے کہ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے تو صحیح بخاری شریف میں دعا کے وقت ہاتھ اٹھانے کے متعلق باقاعدہ الگ باب باندھا ہے۔ ملاحظہ فرمائیں۔ "باب رفع الایدی فی الدعا"۔ "کہ باب ہے دعائیں ہاتھ اٹھانے کا۔ یعنی دعائیں ہاتھ اٹھانے کا تصور اور اس کی خاص اہمیت و ضرورت ہے تو امام بخاری نے اس مسئلے کو الگ باب کی صورت میں عنوان دیا۔ نیز صحیح بخاری شریف کی وہ روایت جس میں ایک آدمی نے نبی ﷺ سے خلک سالی کا ذکر کیا اور دعا کی درخواست کی تو۔ فر رفع رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یدیہ یددعوا ورفع الناس ایدیہم مع رسول اللہ یددعون - (صحیح بخاری من فی الباری جلد ۲ صفحہ ۲۷۸) کہ نبی ﷺ نے دعا کیلئے ہاتھ مبارک اٹھائے تو صحابہ کرام (رضوان اللہ علیہم اجمعین) نے (بغیر کسی کے کہے خودی) نبی ﷺ کے ساتھ دعا کیلئے ہاتھ اٹھا دیے۔

اس حدیث مبارکہ کے متعلق حافظ ابن حجر عسقلانی (رحمۃ اللہ علیہ) فتح الباری جلد دوم صفحہ ۳۲۲ میں لکھتے ہیں۔ وقد استدل بہ المصنف فی الدعوات علی رفع الیدين فی کل دعاء۔ کامام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے اس حدیث سے ہر دعائیں ہاتھ اٹھانے پر استدلال کیا ہے۔ گویا کہ ان احادیث و روایات صحیحہ کی روشنی میں ہم یہ فیصلہ کر سکتے ہیں کہ ہر دعائیں ہاتھ اٹھانے چاہیں۔

**انکار:** ان روایات و احادیث میں تو عام موقوعوں پر ہاتھ اٹھانے کا ذکر ہے۔ نماز کے بعد ہاتھ اٹھانے کے الفاظ تو ان میں سے کسی حدیث میں نہیں ہیں۔

**اثبات:** مولانا محترم! میں پہلے عرض کر چکا ہوں کہ نبی ﷺ نے عام دعاء ملنے کا ایک ہی طریقہ تعلیم فرمادیا ہے جو بالکل سیدھا سا اور واضح ہے جیسا کہ پہلے جو چھ روایات صحیحہ بیان کی ہیں جو اپنے اصل اور اپنے مقصد کے اعتبار سے بھی بالکل صحیح اور واضح ہیں ان کے الفاظ پر غور کریں۔ بات بالکل روز روشن کی طرح عیاں ہو رہی ہے کہ جب نبی کریم ﷺ دعا کرتے تو ہاتھ اٹھاتے۔ نیز جب بھی ہاتھ اٹھاؤ تو سیدھے ہاتھ اٹھاؤ اٹھاؤ مت اٹھاؤ۔ نیز برداشت حضرت عمر مرضی اللہ عنہ بقول مفسر قرآن حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ ہاتھ اٹھانا آداب دعائیں شامل ہے۔ (بحوالہ جات سابقہ) محترم! یہاں تو ہر دعائیں ہاتھ اٹھانے کا ذکر ہے کسی خاص وقت یا کسی خاص دعائیں ہاتھ اٹھانے یا نہ اٹھانے کی تخصیص آپ کی اپنی سوچ اور خود ساختہ تاویل ہے جس کی کسی حدیث یا صحیح روایت میں دلیل موجود نہیں۔ ہم تو ان احادیث مبارکہ اور دیگر دلائل قاہرہ کی روشنی میں اپنی دعاؤں میں ہاتھ اٹھاتے ہیں یہ دعائیں صحیح ہوں یا شامم و پھر ہوں یا رات، قبل از نماز ہوں یا بعد از نماز، انفرادی ہوں یا اجتماعی، قوت نازلہ ہو یا وتر بعد عشاء وغیرہ۔ اب آپ احادیث کی روشنی میں کی فہرست تیار کر دیں کہ جس میں مسنوں ثبوت ہو کہ فلاں فلاں

وقت ہاتھ اٹھانے چاہیے اور فلاں فلاں وقت نہیں اٹھانے چاہیے۔  
 محترم! میں عاصی، عاجز، کم علم، کم فہم جو باتیں عرض کر رہا ہوں خدا گواہ ہے  
 پوری نیک نیت، خلوص اور جذب للہیت کے تحت کر رہا ہوں۔ اگر آپ اس موقف کو غلط  
 سمجھتے ہیں تو فقط قرآن و سنت کی روشنی میں اصلاح فرمادیں اس لئے کہ آپ عالم دین  
 اور نامور خطیب ہیں۔ جبکہ مجھے اس موقف کے صحیح ہونے کا پختہ اور کامل یقین ہے اور  
 حقیقت یہی ہے کہ ہاتھ اٹھا کر دعا کرنے میں جو خشوع و خضوع، رقت و تحلیل اور  
 ارتکاز پیدا ہوتا ہے وہ ہاتھ چھوڑ کر میسر نہیں آتا۔

محترم مولانا صاحب! جو چھ احادیث دعاً گو عاجز نے بیان کی ہیں یہ اور ان  
 کے علاوہ دیگر احادیث کی روشنی میں ہم کہہ سکتے ہیں کہ ان میں دعاء نگانے کا ایک اصول  
 بتلا دیا گیا ہے اب اسی اصول کے تحت ہم مذکورہ طریقہ کے مطابق ہر دعا کریں گے  
 اگر کسی موقع پر دعا میں ہاتھ اٹھانے کا ذکر نہیں ملتا تو آپ سمجھ لیں اور یقین کر لیں کہ  
 عمل اپنے تسلسل اور تواتر کی بنار پر محض تحصیل حاصل کے طور پر عدم ذکر کا شکار ہوا۔  
 ورنہ وہاں بھی لازمی ہاتھ اٹھانے ہوں گے کیونکہ وہاں اگر ہاتھ اٹھانے کا ذکر نہیں ہوگا  
 آپ غور کریں ہاتھ چھوڑنے کا ذکر بھی نہیں ہوگا۔۔۔ اور جہاں تک اصول کی بات  
 تو دین اسلام فقط ایک اصولی دین ہے ہر مسئلے کی نوعیت و وضعیت یہاں ایک اصول  
 بیان کی گئی ہے۔ جہاں اٹھنے بیٹھنے سونے جانے اور بیت الخلاء تک کے طریقے  
 بتلا دیئے گئے ہیں وہاں بہت سے مسائل میں فقط حدود کا تعین کر کے ایک اصول  
 دیا گیا ہے اب اسی اصول کے تحت ہر موقع پر اور ہر جگہ پر ہر وقت مسلمان ائمہ  
 سنوارے گا اور طریقے اختیار کرے گا۔ مثلاً حرام کئے گئے جانوروں کی ایک اصول  
 تحت ایک نشانی بتاوی گئی کہ نو کیلے دانت نکلے ہوئے جبڑے کھنچنے ہوئے ہوں اور قرآن  
 و احادیث میں کچھ جانوروں کی نشاندہی بھی کر دی گئی لیکن جن جانوروں میں درندگی

مفت پائی جائے اور ان کا قرآن و حدیث میں مذکور حرام جانوروں میں ذکر نہ ہو تو کیا فقط عدم ذکر کی بناء پر آپ ان کو حلال قرار دے سکتے ہیں؟ (جیسا کہ جھینس کا دودھ عام استعمال ہوتا ہے اس کا جواز کس حدیث میں پیش کیا جائے گا یا پھر آپ کے اصول کے مطابق حرام ہے؟) نہیں یقیناً ہم اصولی طریقے پر عمل کریں گے۔

اسی طرح جس موقع پر دعاء میں ہاتھ اٹھانے کا ذکر نہیں ہے، ہم وہاں بھی ان چھروایات اور دیگر اسی طرح کی روایات کی روشنی میں دیئے گئے طریقے کے مطابق دعا کریں گے، مغضّ عدم ذکر کی بناء پر ترک نہیں کر دیں گے۔

مزید مثال عرض کرتا ہوں ہمیں حکم ہے۔ **بلغوا عنی ولو آیہ** - یعنی

کسی کو ایک مسئلے کا علم بھی ہے تو وہ دوسروں تک پہنچائے۔ نیز۔

**کنتهم خیر امۃ اخراجت --- الایة** (یعنی تمہیں بہترین امت قرار دینے کا فلسفہ ہی یہ ہے کہ تم لوگوں کو یہی کا حکم دیتے اور برائی سے روکتے ہو۔ الغرض بے شمار دلائل سے تبلیغ کرنا واضح ہے۔ اور تاجدار شتم نبوت ﷺ نے تبلیغ کسی انداز اور طریقے سے کی صحابہ اکرام (رضی اللہ عنہم) نے کس انداز اور طریقے سے ای۔ مختلف مثالیں احادیث و تاریخ میں ملتی ہے لیکن اس کے لئے کسی وقت یا جگہ کا مخصوص مغضّ ہونا ضروری نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ایک عالم دین فخر کے بعد درس قرآن باقاعدگی سے ارشاد فرماتے ہیں۔ کسی مسجد میں مغرب کے بعد ترجمہ کلاس کی صورت میں درس ہوتا ہے کہیں عشاء کے بعد وغیرہم۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کیا نبی کریم ﷺ اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے اس طرح وقت اور جگہ کا تعین کر کے بلا ناغہ باقاعدہ تبلیغ کی ہے؟ کیا نبی ﷺ نے یا صحابہ رضوان اللہ تعالیٰ علیہم السلام جمعیں نے مغرب کے بعد باقاعدہ درس دیا؟ عشاء کے بعد باقاعدہ کلاس پڑھائی؟ تو یقیناً اس کا کوئی ثبوت نہیں ہے؟ لیکن اب میں پوچھتا ہوں کیا اس عمل پر اعتراض کی گنجائش ہے؟ مذکورت کے

## فرض نماز کے بعد عاگی اہمیت

ساتھ اس عمل پر اعتراض صرف اس وقت ہو سکتا ہے جب آپ کے فلسفے اور سوچ کے مطابق تفہیم و عمل کی صورت میں اشکال پیدا ہوں۔ یعنی جب انسان لکیر کا فقیر ہو سطحی سوچ کا مالک ہو۔ احادیث کا ظاہری اور سطحی مفہوم قبول کرنے کا عادی ہو۔ علامہ عبدالرحمن واصل رحمۃ اللہ علیہ اور استاد گرامی علامہ بشیر الرحمن سلفی رحمۃ اللہ علیہ فرمایا کرتے تھے۔ کنو خیز علماء اسی سوچ کی پیداوار ہیں۔

تو محترم! جس طرح تبلیغ کرنے کیلئے وقت اور جگہ کے تعین کے عدم ذکر کے وجود، ہم کوئی طریقہ مناسب سمجھ کر اپنا لیتے ہیں اسی طرح اگر کسی مقام یا موقع پر عالمیں ہاتھ اٹھانے کا عمل تحریص حاصل کے طور پر عدم ذکر کا شکار ہو گیا ہو تو ہمیں اوپر) پہلے بیان کردہ چھ احادیث اور دیگر شواہد کی روشنی میں ہاتھ اٹھا کر دعا کرنی بایئے نہ کہ چھوڑ دینی چاہیے۔

محترم! جب تک مسائل کے مقاصد اور فلسفے کو مد نظر نہ رکھا جائے انہیں سمجھنا ان کی صحیح تطبیق کرنا محال ہے۔

﴿مزید مثال﴾ ایک مسلمان سائنسدان چاند کی سر زمین پر پہنچ جاتا ہے وہاں بتائیے وہ کس طرف منہ کر کے نماز ادا کرے گا؟ آپ کی منطق کے مطابق تو جب تک قبل سامنے کی جانب نہ ہو وہ بے نماز ہی رہے گا لیکن جب ہم دین اسلام کے فلسفے مقاصد اور اصول کو دیکھتے ہیں تو وہ سائنسدان یقیناً دین اسلام کے اس اصول پر عمل کرے گا کہ **وَلِلَّهِ الْمَشْرُقُ وَالْمَغْرِبُ** فاینما تولو افشم وجه **اللَّهُ** - (البقرہ) اور مشرق و مغرب اللہ کیلئے ہے تم جس طرف چہرہ (رخ) کرو گے تو اللہ تعالیٰ موجود ہوں گے۔

یعنی جس طرف اس کا دل مطمئن ہو منہ کر کے نماز پڑھ لے اللہ تعالیٰ قبول کر لیں گے۔ اب اگر یہاں سوال اٹھایا جائے کہ یہاں تو صرف مشرق و مغرب کا تذکرہ ہے۔ چاند کا تو نہیں۔۔۔ تو ان محلے لوگوں کو کون یہ بات سمجھائے کہ کسی مسئلے کے

فرض نماز کے بعد عاکی اہمیت

47

اصول اور فلسفے کا اطلاق اس کی وضیحی حالت یا مکان و مقام کا پابند نہیں ہوتا بلکہ اصول ہر حالت ہر جگہ پر لا گو ہوتا ہے تو جس طرح قرآن کا یہ اصول ریل، جہاز، بس اور سرز من چاند پر بھی لا گو ہو گا یعنی چیخھے بیان کردہ چھ روایات (نبی ﷺ دعا کرتے تو ہاتھ اٹھاتے)۔ فرمایا جب بھی دعا کے لئے ہاتھ اٹھاؤ سیدھے اٹھاؤ نیز دعا میں ہاتھ اٹھانا آداب میں شامل ہے۔ (ابن عباس رضی اللہ عنہ وغیرہم) (بحوالہ سابقہ) اور دیگر شواہد کی روشنی میں ہم کہہ سکتے ہیں کہ ہر دعا میں ہاتھ اٹھانے چاہیے سنت سمجھ کر آداب دعا سمجھ کر کیونکہ ان روایات میں دعا کا ایک اصول تعلیم فرمادیا گیا ہے جسے دعا مانگتے ہوئے بھلانا نہیں چاہیے۔ (قارئین کرام! خاص نماز کے بعد دعائیں ہاتھ اٹھانا انشاء اللہ آمندہ گفتگو میں اگلے صفات پر واضح ہو جائے گا اور لا الہ بھی درج ہوں گے)۔

**انتکار:** - اگر دعائیں ہاتھ اٹھانا اتنا ہی ضروری ہے جتنا کہ تم کہہ رہے ہو اور واقعی آداب دعا کا حصہ ہے تو پھر بیت الخلاء جاتے ہوئے یا سفر وغیرہ کی دعائیں تم اتنے بے ادب کیوں ہو جاتے ہو کہ ہاتھ ہی نہیں اٹھاتے؟

### بیت الخلاء سفر وغیرہ کی دعائیں میں ہاتھ نہ اٹھانا:-

**اثبات:** - محترم مولانا صاحب! پہلی عرض تو یہ ہے کہ ”دعائیں ہاتھ اٹھانا آداب دعائیں شامل ہے۔“ یہ میرا کلام نہیں بلکہ مفسر قرآن صحابی رسول ﷺ سیدنا عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کا فرمان ہے۔ ویکھیں (ابوداؤ ذشریف۔ بحوالہ مذکوہ شریف تیری فصل حدیث نمبر ۲۶ کتاب الدعوات جلد اول) نیز یہی دعوات کیبر (اور دوسری عرض یہ ہے کہ مجھے ایک دوست نے بتایا کہ کسی جگہ کسی علکنڈ نے یہی سوال کسی صاحب سے کیا کہ بیت الخلاء یا سفر کی دعائیں ہاتھ کیوں نہیں اٹھاتے تو صاحب موصوف نے دلچسپ جواب دیا کہ آپ بصد شوق ان مواقع پر ہاتھ اٹھائیے آپ کو انشاء اللہ کوئی منع نہیں کرے گا کیونکہ آپ کو اس وقت خود ہی علم ہو جائے گا جب حاجت برآز شد یہ ہو گی اور آپ

## فرض نماز کے بعد دعا کی اہمیت

داخل لیٹرین ہوتے وقت رکیں گے اور ہاتھ اٹھانے کا اہتمام کریں گے اور پھر دعا کریں گے اور اتنے میں لیٹرین کے باہر ہی فراغت مل بچکی ہوگی اور آپ کو خوب خوب علم ہو جائے گا کہ اس موقع پر ہاتھ اٹھانا کیوں ضروری نہیں۔ اور اسی طرح آپ موڑ سائیکل پر سوار ہیں اچانک دعائے سفر یاد آئی اور آپ ہاتھ اٹھا کر دعا کا اہتمام کر رہے ہیں تو دیکھیں سامنے سے آتا ہواڑک یا کنٹیٹر کس طرح آپ کو "آغوش محبت" میں لے لیتا ہے اور آپ دعا کرتے کرتے قبل دعا بلکہ قبل ترس بن جاتے ہیں۔ خیر یہ ضمناً بات آگئی وہ صاحب جانیں اور ان کا جواب ۔۔۔۔۔ میں یہ عرض کروں گا کہ ان موقع پر ہاتھ نہ اٹھانے کی جو منطق ہماری ہاصل گناہ کا عقل میں آتی ہے وہ یہی ہے کہ جو دعا اہتمام سے کی جائے گی اس میں تو ہاتھ اٹھائے جائیں گے لیکن جو دعا عام حالات اور موقع پر کی جائے گی اس میں ہاتھ اٹھانا ضروری نہیں۔ بلکہ نہ اٹھانا ہی بہتر ہے مثلاً بیت الخلاء میں جاتے اور نکلتے، گھر میں داخل ہوتے اور نکلتے۔ اسی طرح مسجد میں داخل ہوتے اور نکلتے وقت نیز سفر وغیرہ میں۔ اس لئے کہ یہ مخفی دعا سیئے اذکار ہیں نہ کر خصوصی دعا۔ یہی وجہ ہے کہ امت مسلمہ فرض نماز کے بعد بھی دعا سیئے اذکار و تسبیحات سے فارغ ہو کر ہاتھ اٹھا کر سنت مصطفیٰ ﷺ کے مطابق ہی دعا کرتی چلی آ رہی ہے۔

جب دعا اہتمام سے کی جائے گی تو اس میں ہاتھ اٹھائے جائیں گے جیسا کہ احادیث سے واضح ہے مثلاً حضرت ابو عامر رضی اللہ عنہ کسی جنگ میں زخمی ہو گئے۔ خون بند نہیں ہو رہا تھا تو انہوں نے حضرت ابو موسیٰ رضی اللہ عنہ کے ذریعے بارگاہ رسالت مآب ﷺ میں دعا کی درخواست پہنچی۔ جب حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ تا جدار ختم نبوت ﷺ کے حضور درخواست لے کر حاضر ہوئے تو حدیث کے الفاظ ملاحظہ فرمائیے۔ فَدُعَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِمَا، فَتَوَضَّأَ مِنْهُ ثُمَّ رُفِعَ بِدِيهِ —الخ—

(ترجمہ) رسول اللہ ﷺ نے پانی منگوایا اور پسونکیا اور ہاتھ انداختا کر ابو عامر (رضی اللہ عنہ) کے لئے دعا کی۔ (مسلم مع نوی جلد ۱۶ صفحہ نمبر ۹۰-۹۵ بخاری مع الفتح جلد ۱۱ صفحہ نمبر ۱۲۹)

محترم! ذرا غور فرمائیے۔ پانی منگوانا، پسونکرنا، دعا کا باقاعدہ اہتمام کرنا اور پھر ہاتھ انداختا۔ یہ نہ صرف قابل غور بلکہ قابل عمل پہلو بھی ہیں۔ اسی طرح جب نبی کریم رَوْفِ الرَّحِيمِ ﷺ جرہ اولیٰ کو نکریاں مارنے سے فارغ ہوئے تو چند قدم آگے بڑھے دعا کا اہتمام کیا اور ہاتھ انداختا کرد دعا کی حدیث کے الفاظ یوں ہیں۔

### فوق مستقبل القبلة رافعا يديه يدعوا--الخ

(ترجمہ) آپ ﷺ نے قبلہ کی طرف منہ کیا اپنے ہاتھوں کو انداختا (اور اہتمام سے) دعا کی۔ (صحیح سنن نسائی جلد ۲ صفحہ ۲۲۵ حدیث نمبر ۲۸۸۸)

اسی طرح اگر تا جدار ختم نبوت ﷺ کی حیات طیبہ کو بغور دیکھیں تو یہ بات سمجھ آجائے گی کہ جہاں جہاں بھی اہتمام سے دعا کی گئی ہے وہاں ضرور ہاتھ انداختے گئے ہیں اگر کسی موقع پر ہاتھ انداختے کا ذکر نہیں ملتا تو وہ اس کی مطلق لغتی پر مسلذم نہیں ہے بلکہ محض تحصیل حاصل کے طور پر ایسا ہوا ہے۔ اور اس سے مسئلے کی اہمیت اور صحبت پر کوئی فرق نہیں پڑتا۔ مثلاً دیکھیں ایک آدمی دعا کی درخواست کرتا ہے۔ تو اہتمام کے ساتھ چونکہ خاص دعا کی جا رہی ہے۔ لہذا نبی ﷺ نے اور صحابہ رضی اللہ عنہم نے ہاتھ انداختا کر اجتماعی دعا کی۔ (بخاری) برداشت دیگر ایک آدمی نے دشمنوں کی شکایت کی تو آپ ﷺ نے ہاتھ انداختا کر دعا کی۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ کے حکم پر اپنی بیوی اور بچے کو تہبا بیا بیا میں چھوڑا اور واپسی پر مقام ثانیہ پر بیت اللہ کی طرف منہ کر کے ہاتھ انداختا کر دعا کی۔ (بخاری) الفرض بے شمار مقامات کہ جہاں اہتمام سے دعا ہے تو ہاتھ انداختے کا ذکر بھی ہے۔

ان دلائل قاہرہ موقف حق سے یہی ثابت ہوا کہ جب بھی اہتمام سے اور

باقاعدہ دعا کی جائے گی تو ہاتھ اٹھائے جائیں گے جو کہ یقول حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ آداب دعا میں شامل ہے۔ جبکہ مسجد، گھر، بیت الخلاء میں داخل ہوتے اور نکلتے وقت اور سفر و غیرہ میں چونکہ بغیر اہتمام کے دعا کی جاتی ہے لہذا ہاتھ نہیں اٹھائے جاتے اور راہ چلتے چلتے ان دعائیں اذ کار کے لئے ہاتھ اٹھانا ہایوں بھی عقل و منطق کے منافی ہے۔

اس ضمن میں ایک بات اور ذہن میں آئی تو عرض کرتا چلوں کہ حضرت علی مرتضیٰ (رضی اللہ عنہ) کا قول ہے۔ **کل دعا، محجوب حتیٰ يصلی علی النبی صلی اللہ علیہ وسلم** (السلسلۃ الصحیۃ نمبر ۲۰۲۵)

﴿ترجمہ﴾ کوئی دعا اس وقت تک قبول نہیں ہوتی جب تک اس میں نبی کریم ﷺ پر درود پاک نہ بھیجا جائے۔

محترم! اس سے مراد بھی وہی دعا ہے جو اہتمام سے ہاتھ اٹھا کر کی جائے گی۔ ورنہ بیت الخلاء یا گھر میں داخل ہونے اور نکلنے نیز سفر و طعام کی دعاؤں میں تو درود پاک نہیں پڑھا جاتا۔

معلوم یہ ہوا بلہ اہتمام اور باہتمام دعاؤں کی صورت ظاہرہ میں فرق ہے۔

**انکار:** - اگر تمہاری منطق کو تسلیم کیا جائے تو بتاؤ کہ نماز کے آخری تشبید میں سلام پھیرنے سے پہلے جو دعا میں کی جاتی ہیں اور یہ وقت یا موقع بھی خاص دعاؤں کا ہے اور یہاں اہتمام کے ساتھ زیادہ سے زیادہ دعا میں کی جاتی ہیں۔ یہاں ہاتھ کس اصول کے تحت نہیں اٹھائے جاتے؟

**اثبات:** - آپ نے شاید اپنے ترکش کا زبردست تیر چھوڑا ہے لیکن جیسا کہ میں پہلے بھی عرض کر چکا ہوں کہ میں قرآن و سنت کی بنیاد پر سمجھنا چاہتا ہوں لہذا اعاجز نفیر نے بختی بھی گفتگو کی ہے۔ قرآن و حدیث کے حوالوں سے کی ہے اور آپ کے اس اعتراض کا جواب بھی حدیث مبارکہ میں ہے کہ حضرت ابن زیر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے۔

(۱) **انہ رأى رجلًا رافعًا يديه يدعوه قبل أن يفرغ من**

**صلوٰۃہ فلما فرغ منها قال ان رسول الله لم يكن يرفع يديه حتى يفرغ من صلوٰۃہ (رجال ثقات)**

ترجمہ ہے حضرت عبداللہ زیر رضی اللہ عنہ نے ایک شخص کو دیکھا کہ وہ نماز سے فارغ ہونے سے پہلے (سلام پھیرنے سے پہلے) ہی ہاتھ اٹھا کر دعا کرنے لگا (یعنی تشهد میں) آپ نے اسے فرمایا کہ رسول اللہ ﷺ تو نماز کے بعد دعا کیلئے ہاتھ اٹھایا کرتے تھے۔ (اس حدیث کے روی اثقب میں۔ شرح ترمذی شریف تحفہ الا حوزی صفحہ نمبر ۲۳۵ جلد اول۔ مجمع الزوائد مجمجم المطہر انی در فتاویٰ شاہیہ صفحہ نمبر ۱۵ جلد اول) اس اصول کے تحت تشهد میں ہاتھ نہیں اٹھائے جاتے۔

**انکاو:** - تھیک ہے میں مان لیتا ہوں کہ دعائیں ہاتھ اٹھانا بہتر اور افضل عمل ہے نیز آداب دعائیں شامل ہے لیکن میر اسوال پھر وہی ہے کہ چونکہ نبی ﷺ اور صحابہ رضی اللہ عنہم سے نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر دعا مانگنے کے الفاظ نہیں ملتے لہذا ہم بھی نہیں اٹھاتے۔ اگر ایسے الفاظ ثابت ہو جائیں تو مان لیں گے۔

## فرض نماز کے بعد دعائیں ہاتھ اٹھانا

**اثباتات :-** محترم مولانا صاحب! جس طرح آپ فرضوں کے بعد دعا کی اہمیت اور دعائیں ہاتھ اٹھانے کی ضرورت و فضیلت کو بزور دلائل تسلیم کر رکھے ہیں۔ انشاء اللہ بزور دلائل آپ تسلیم کریں گے کہ نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر دعا کرنا است مصطفیٰ ہے اس سلسلے میں احادیث ملاحظہ فرمائیں۔

(2) عبد الرحمن محدث مبارکبوری رحمہ اللہ علیہ نے شرح ترمذی شریف تحفہ الاحوذی جلد اول صفحہ نمبر ۲۳۶ پر یہ حدیث بلا توثیق سند بیان کی ہے اور البلاع الگمین صفحہ ۲۶۰۔ صلوٰۃ الرسول مولانا صادق سیالکوٹی صفحہ ۲۶۷ پر بھی درج ہے نیز اس روایت کو بانی تحریک عمل بالحدیث فی ہندوستان شیخ الکل سید نذیر حسین محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ۔ وزیر اسلام مولانا شاء اللہ امر تسری رحمۃ اللہ علیہ مولانا نواب صدیق

حسن خان رحمۃ اللہ علیہ اور مولا نا شرف الدین دھلوی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی بیان کیا ہے۔ حدیث یہ ہے۔

حضرت اسود بن عامر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں میرے والد محترم نے تاجدار ختم نبوت ﷺ کے پیچھے نماز فجر ادا کی۔ فلمَا سَلِمَ أَنْحَرَ وَرَفَعَ يَدِيهِ وَدَعَا - جب نبی اکرم ﷺ نے سلام پھیرا اور حالت نماز سے نکلے تو ہاتھ انھا کر دعا کی۔

(3) اسی طرح ایک اور روایت جسے شرح ترمذی شریف تحفۃ الاحوڑی میں ہی حافظ عبد الرحمن محدث مبارک پوری رحمۃ اللہ علیہ نے جلد اول صفحہ ۲۲۵ میں بیان کیا اور قرآن پاک کی ماین نماز، ثقہ تین اور قدیم سلفی تفسیر، ابن کثیر میں جلد اول صفحہ ۵۳۲ پر حافظ ابن کثیر رحمۃ اللہ نے بھی بیان کیا۔ اس روایت کو ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے بیان کیا۔ ان رسول اللہ رفع بعد ما سلم و فی روایته کان یدعوا فی دبر صلوٰۃ الظہر۔ یعنی رسول اللہ ﷺ نماز ظہر کے بعد بھی ہاتھ انھا کر دعا کیا کرتے تھے۔

(4) ایک مرسل روایت الزہد والرقائق صفحہ ۱۵۲ اپر عبد اللہ بن مبارک نے بیان کی ہے۔ عن علقمة بن مرثد و اسماعیل بن امیہ قالا ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اذا یفرغ من الصلوٰۃ یرفع یدید ملعاً بہما و یدعو۔

﴿ترجمہ﴾ علقمة بن مرثد اور اسماعیل بن امیہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ جب نماز سے فارغ ہوتے تو اپنے دونوں ہاتھوں کو باہم چھوڑ کر انھا تے اور دعا کرتے۔

جبکہ ایک روایت ان الفاظ میں بھی ملتی ہے۔

کان اذا افرغ من صلاتہ رفع یدیه و ضمهما وقال رب غفرانی قدمت -- الخ۔ یعنی نبی ﷺ نماز سے فارغ ہوتے تو ہاتھ انھا تے اور باہم ملا تے اور فرماتے۔ اے اللہ! مجھے بخش دے۔

ایک مزید حدیث فرض نماز کے بعد دعا کی اہمیت کے متعلق عرض کرتا ہوں۔

(5) عن انس عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم انه قال  
مامن عبد عبدبسط کفیه فی دبر کل صلوٰۃ ---الخ-

(شرح ترمذی تحقیق الاحوال صفحہ ۲۲۵ جلد اول)

﴿ترجمہ یہ جو شخص ہر (فرض) نماز کے بعد اللہ تعالیٰ کے حضور ہاتھ پھیلا کر دعا کرے گا اللہ تعالیٰ اسے نامرا دینیں لوٹائیں گے۔

مولانا محترم! کیا اس مسئلے کو سمجھنے کے لئے یہ دلائل کافی نہیں ہیں۔ جس طرح عاجز فقیر نے پہلے دعاء میں ہاتھ اٹھانے کا مسئلہ چھ احادیث سے سچ ثابت کیا تھا۔ اسی طرح اب بھی نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر دعا کرنے کو پانچ احادیث کی روشنی میں سنت ثابت کیا ہے۔ جبکہ علاوہ ازیں روایات بھی تائید میں ملتی ہیں۔

سمجھ میں نکتہ دعا آ تو سکتا ہے

دماغ میں سودائے انکار ہو تو کیا کہئے

**انکار:-** پہلی بات تو یہ ہے کہ اسود بن عامر رضی اللہ عنہ والی روایت جو تم نے بیان کیا ہے اس کے متعلق تم نے خود ہی کہا ہے کہ عبد الرحمن محدث مبارکپوری رحمۃ اللہ علیہ نے اس کی سند سے لا علمی ظاہر کی ہے تو جس روایت کی سند ہی نہیں ملتی ہم اسے تسلیم کیوں کریں؟ اور دوسری بات یہ ہے کہ باقی روایات سب بھی سند عدم قوت کی حامل ہیں اور ہم صرف صحیح اور قوی روایت تسلیم کریں گے۔

## ضعیف روایات سے استدلال

**اثبات:-** محترم! اس پر فتن دور میں بد قسمتی سے ہم نے ہر چیز کی اقدار تبدیل کر دی ہیں ہر بات کو سمجھنے کے لئے ہم نے خود ساختہ معیار مقرر کر کے ہیں اور جو بات ہمارے معیار پر پوری نہ اترے۔ ہم بے رحمی سے اسے رد کردیتے ہیں۔ جبکہ

حقیقت یہ ہے کہ دین کے معاملے میں خصوصاً کسی انسان کا معیار کوئی حیثیت نہیں رکھتا اور یہی وہ نکتہ لطیف ہے کہ جسے نہ سمجھ کر مقلدین جہالت اور گمراہی کا شکار ہیں۔ اور حقیقت پر ہے کہ اسی ”شان بے نیازی“ کی کوکھ سے تقلید جیسی قبح اور غایظ سوچ و فکر نے جنم لیا ہے۔ آج مقلدین نے بھی اصول حدیث، جمیت حدیث، فہم حدیث اور اصول فقہ میں محدثین اسلاف کے معیار میں فقط اس لئے تبدیلی کر دی ہے کہ ان کے خود ساختہ نظریات کا روزہ ہوتا تھا اور یہی جرم آج ہماری جماعت کے بعض ”قابل احترام بزرگ“ کر رہے ہیں۔ اب دیکھیں آپ نے اس ستم باشان مسئلہ دعا بعد صلوات مکتوبہ کو محض اس وجہ سے بے دردی سے رد کر دیا ہے کہ یہ قبول حدیث کے اس خود ساختہ استنادی معیار پر پورا نہیں اترتا۔ جو ہمارے آج کے بعض لاائق اکرام اور معزز علماء نے وضع کیا ہے۔

محترم! آپ کا ان تمام احادیث کو ضعیف کہنا بھی زیادتی ہے کیونکہ اُنکی حدیث میں کہیں ضعف ہے بھی تو وہ معمولی درجے کا ہے جبکہ حضرت عبد اللہ بن زیر رضی اللہ عنہ والی حدیث میں قطعاً کوئی ضعف اور تردید نہیں ہے۔ بالکل صحیح حدیث ہے اور یہ صحیح حدیث بقیہ احادیث کے معمولی ضعف کا خاتمه کر دیتی ہے۔

اسود بن عامر رضی اللہ عنہ والی روایت کی سند یہ آپ کا اعتراض، اعتراض کی حد تک تو واقعی درست ہے لیکن اس کا جواب میں آپ کو استاد گرامی مفسر قرآن حضرت علامہ بشیر الرحمن سلفی رحمۃ اللہ علیہ کی مایہ ناز کتاب ”روح عبادت الدعا“ کے ایک اقتباس سے دیتا ہوں۔ بلکہ آپ خود صفحہ نمبر ۱۸-۱۹ کا مطالعہ کر لیں۔ اقتباس ملاحظہ ہو۔

”صاحب تحفۃ الاحوزی نے اس کی سند سے لاطینی کا اظہار کیا ہے۔ اور فرمایا ہے کہ اس کی توثیق و تضعیف ناممکن ہے۔ شارع نے جس کتاب کے حوالے سے اپنی لاطینی کا اظہار کیا ہے اس کے بہت سے نجی دنیا کے مختلف علاقوں سے ملتے ہیں۔ کسی میں حدیثیں کم اور کسی میں زیادہ۔ ہو سکتا ہے کہ مولا نا عبد الرحمن مبارک پوری رحمۃ اللہ علیہ والے نجی میں یہ حدیث موجود نہ ہو۔ (جیسے مصری اور ہندوستان

مطبوعہ بخاری شریف کے ابواب میں فرق ہے۔ نیز مختلف نسخوں میں احادیث بھی کم و بیش) اور کسی دوسرے نسخے میں وہ حدیث موجود ہو۔ لہذا یہ کہنا خاطل ہو گا کہ اس کی سند ہے ہنی نہیں یا یہ حدیث موجود ہی نہیں ہے۔

اس حدیث کو بیان کیا ہے سید ندیر حسین محدث دہلویؒ۔ نواب صدیق حسن خانؒ۔ مولانا شاء اللہ امر ترسیؒ۔ مولانا شرف الدین دھلویؒ صاحبان نے۔۔۔ کیا انہوں نے اسے بلا تحقیق ہی لکھ دیا ہے۔ ہرگز نہیں۔ صاحب تحفۃ الا حوزہ کی کو اگر سند نہیں ملی تو کیا ہوا۔ مذکورہ بالا بزرگ اس حدیث کو قابل استدلال بیان فرمائے ہے۔

یہ لہذا یہ حدیث درست ہے اور قبل عمل دلیل یقین ہے۔

صورت دیکھ رہے سنندھ ملنے کی بناء پر ضعیف ہی کیوں کہا جائے جبکہ سنبل جانے کی صورت میں ثقہ اور صحیح بھی تو ہو سکتی ہے۔ بس صرف اس خیال سے کہ اس کی سند نہیں ملتی۔ یہ حدیث ضعیف نہیں ہو سکتی۔ زیادہ سے زیادہ اس کے دونوں پہلو یکساں ہیں۔ اور عبد اللہ بن زبیر رضی اللہ عنہ والی صحیح حدیث کی موجودگی میں اس کا اعتبار اور ظاہر زیادہ قرین قیاس ہے۔ (صحیح ۱۸-۱۹)

اب رہا آپ کا دوسرا اعتراض کے بقیہ روایات بھی ضعیف ہیں تو حقیقت ہی ہے کہ دین اسلام کی اصل روح کو تحفظ کے لئے قدیم مورخین کا ضعیف روایات کے متعلق اصول سمجھنا بہت ضروری ہے اگر ہم اس اصول کو نہیں سمجھیں گے اور اسے نہیں اپنا سیکھیں گے تو یہ دین محض نماز، روزے، زکوٰۃ اور داڑھی رکھنے، شخص ننگے کرنے تک محدود رہ جائے گا۔ اگرچہ یہ تمام اعمال بھی اپنی جگہ عظیم المرتبت ہیں۔ اب ضعیف روایات کے قبول و تردید کے حوالے سے اسلاف محدثین کا اصولی مسلک کیا تھا۔ ذرا توجہ فرمائیں ابھی جو میں نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ والی حدیث بیان کی ہے کہ۔ رفع بعد ما سلم یعنی نبی ﷺ سلام پھیرنے کے بعد ہاتھ اٹھا کر دعا کرتے تھے تو اسے بیان کرنے کے بعد حافظ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ تفسیر ابن کثیر جلد اول صفحہ ۵۲۲ یہ اس کے معقولی۔ مگر قابل قبول ضعف کو یوں بیان کرتے ہیں۔ ولهذا الحدیث شاهد فی الصحيح من غير هذا الوجه۔ یعنی اس حدیث کے شواہد بالکل صحیح ہیں۔ اب وہ لائق صد احترام بزرگ جو ضعیف روایات کو شجر منوع سمجھتے

ہیں۔ ان سے استدلال گناہ اور بدعت جانتے ہیں اور وہ جو لکیر کے فقیر ظاہر پرست ہیں اگر ان کا بس چلے یا ان کو سر بزمِ رسولی کا ذرہ نہ ہو تو حافظ اہن کثیر حمد اللہ علیہ جیسے مفسر، محدث اور مورخ پر بھی تنقید اور جرح کے گھوڑے دوڑائیں۔ جس طرح کہ مولانا صادق سیالکوٹیؒ کی کتب کی تخریج لکھ کر کوئی قابل ستائش کارنامہ تو سرانجام نہ دیا۔ البتہ ان کی پڑتا شیر مقبولیت کو ختم کرنے کی ناکام کوشش کی گئی۔ احادیث کی استنادی حیثیت کی توثیق و ضعیف کے حوالے سے جو اصول اہل فن اہل علم، محدثین نے وضع کئے ہیں انہیں اصولوں کے مطابق ان حدیثوں کو مسلکِ الحدیث کے سرخیل علماء نے قبول کیا ہے جس میں حافظ ابن کثیرؓ، باñی تحریک عمل بالحدیث فی ہندوستان شیخ الكل میاں نذری حسین محدث دھلویؓ، مولانا عبدالرحمٰن محدث مبارکپوریؓ، مولانا شاء اللہ امرتسریؓ، مولانا سید شرف الدین دھلویؓ، مولانا نواب صدیق حسن خانؓ، حضرت عبداللہ محدث روپڑیؓ، مولانا اسماعیل سلقیؓ، مولانا عطاء اللہ حنیفؓ، مولانا صادق سیالکوٹیؓ، مولانا ابراہیم میر سیالکوٹیؓ، حافظ محمد محدث گونڈلویؓ، مولانا محی الدین لکھویؓ، علامہ احسان الہی ظہیر شہیدؓ، رئیس المناظرین حافظ عبد القادر روپڑیؓ نیز مولانا صafi الرحمن مبارکپوری اور مولانا ارشاد الحق اثری دامت برکاتہم وغیرہ شامل ہیں۔ جبکہ یہ فہرست بہت طویل ہے۔ تعجب یہ کہ کسی پرانے عالم کو جوبات سمجھنہ آئی وہ آج کے اصحاب تقویٰ کو سمجھا آگئی۔

**انکار:-** اس فہرست میں بے شک ہزاروں علماء ہوں، ہم کسی بڑے سے بڑے عالم کے بھی مقلد نہیں ہیں۔ ہم تو صرف حدیث اور قرآن کو جانتے ہیں۔ لہذا ہمارے ساتھ اسی حوالے سے بات کرو۔

**اثبات:-** جی ہاں۔ میں کب کہتا ہوں کہ کسی کی تقلید کریں۔ بلکہ صحیح احادیث کے مقابلے میں تقلید جیسے گناہ کبیرہ اور لعنت کثیرہ سے شدید نفرت ہمارے ایمان بالرسالت کا حصہ ہے۔ آپ پہلے مجھے فقیر ضعیف کی بات تو پوری سن لیں پھر کوئی

اعتراض کیجئے گا۔

استاد گرامی مولانا بشیر الرحمن سلفی رحمۃ اللہ علیہ فرمایا کرتے تھے کہ اس میں کوئی شک نہیں کہ انکار دعا کے مسئلہ میں شدت احتفاظ کے طرز عمل کی بناء پر پیدا ہوئی ہے کہ وہ اگر سلام پھیرتے ہی بغير تسبیحات و اذکار دعا کے لئے ہاتھ اٹھایتے ہیں تو الحمد شوں میں روعل کے طور پر دعا کے ساتھ ساتھ تسبیحات و اذکار بھی معدوم ہوتے جا رہے ہیں۔ یعنی دونوں اپنی جگہ پر غلطی کے مرتكب ہیں۔۔۔۔۔ اگر آج سابق علماء کرام کی تحقیق و طریق اور قبول روایت کے اصول کو رد کیا جا رہا ہے تو یہ بھی یقیناً نبی اکرم ﷺ کے فرمان کی تصدیق ہے۔ یعنی **لعن اخر هذه الامته او لها** (الدہیث) بعد میں آنے والے پہلے گزرے ہوئے (علماء) کی تحقیق و تعلیم کا انکار کریں گے اور یہ قیامت کی نشانی ہے۔ ایک مرتبہ ایک عالم دین فرمائے تھے ”صد بار افسوس کہ ضعیف احادیث کے قبول یا ترک کے تمام سلفی و فقی اصولوں کو آج کے عاقبت نا اندر لیش علماء رد کر رہے ہیں۔“

اور ہمارے ایک دوست اس موقع پر پوچھا کرتے ہیں ”کیا کوئی ضعیف حدیث ان حلوہ خور ملاوں کے ایمان سے بھی زیادہ ضعیف ہے۔“ نہ معلوم ان کو اس سوال کا جواب ملا ہے یا نہیں۔ اور اسی طرح گزشتہ دونوں ہماری جماعت کے بزرگ محقق عالم دین مولانا صدر عثمانی صاحب جو سابقہ دیوبندی اور معروف مصنف ہیں۔ عثمانی مسجد ماذل ناؤں میں تشریف فرماتے ہیں کیا کسی کا باپ بوڑھا ضعیف ہو جائے تو اس کو گھر سے نکال دینا چاہیے؟ تین ماہ قبل عاجز، حقیر فقیر دعا کی درخواست اور زیارت کی تمنا لئے۔ بقیۃ السلف، ولی کامل، شمس العارفین حضرت حافظ میکی عزیز میر محمدی دامت برکاتہم عالیہ کی خدمت میں مرکز البد رجھائی پھیر و یونگاں بلوجاں حاضر ہوا۔ اس دوران حضرت حافظ صاحب دامت برکاتہم نے فرمایا کہ دوران وضو یہ ذمہ داری پڑھا

کرد۔ اللهم اغفر لی ذنوبی و وسع فی داری و بارک لی فی رزقی - عاجز نے عرض کیا۔ حضرت! میں یہ دعا پڑھتا ہوں اور مولانا عطاء اللہ خفیف رحمۃ اللہ علیہ کی کتاب ”پیارے رسول کی پیاری دعائیں“ میں بھی مذکور ہے۔ لیکن فلاں علماء نے کہا کہ یہ ضعیف روایت ہے۔ لہذا انہیں پڑھنی چاہیے۔ تو حضرت حافظ صاحب فرمانے لگے کسی کے پاس جب کوئی جھونٹ آدمی آ کر کہتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے یہ بات ارشاد فرمائی ہے تو کیا مرکار کراس کا ناک پھاڑ دیا جائے گا۔ ”عرض کیا نہیں۔ فرمانے لگے یقیناً دیکھا جائے گا کہ یہ شخص خود تو غلط ہے یہ کیا یہ بات جو کہہ رہا ہے یہ بھی غلط ہے یا صحیح؟ اور فرماتے ہیں دنیا کا ایک عام اصول ہے۔“ بات دیکھو بات کرنے والے کونہ دیکھو۔“ یہی بات بعض دوست یوں کہتے ہیں ”مولوی جو کہتا ہے اس پر عمل کرو جو کرتا ہے اس پر نہیں۔“ آکثر لوگ یوں بھی کہتے سنے گئے کہ غیر مسلم کہتے ہیں کہ مسلمانوں (کے عمل و کردار) کو دیکھیں تو اسلام غلط اور تنگ دین ہے لیکن جب قرآن کو پڑھیں تو پڑھنا چلتا ہے کہ اسلام سے بہتر اور سچا دین کوئی نہیں۔

محترم مولانا صاحب! آپ نے فرمایا کہ یہ احادیث ضعیف ہیں ہم نہیں مانتے تو میں عاجز فقیر بھی اس بات کا قائل ہوں کہ صحیح روایات سے ہی استدلال کیا جائے۔ لیکن اب اس کی مختلف صورتیں ہیں مثلاً اہل فن علماء کرام فرماتے ہیں کہ

☆ موضع روایات قطعی متروک ہیں (یعنی جھوٹی، من گھرست) اور انہیں موضوعات پر بدعتی مسلک کی عمارت کھڑی ہے۔

☆ تمام معاملات میں صحیح روایت کے مقابلے میں کسی سطح کی موضع یا ضعیف روایت قطعی ناقابل قبول ہے۔ (جیسا کہ دیوبندی بریلوی حضرات قبول کر لیتے ہیں)

☆ اعمال و فضائل کے معاملات میں معمولی ضعیف روایت سے استدلال جائز ہے۔ بشرطیکہ کسی صحیح حدیث سے نکراونہ ہو۔

☆ ایک سے زائد معمولی ضعیف روایات مل کر درجہ حسن کو پہنچ جاتی ہیں۔  
 ☆ تعامل امت (یعنی امت کا مسلسل چلا آنے والا عمل) بذات خود ایک قوی دلیل ہے جو عدم ذکر پا ثابت ہے۔

☆ اجماع امت بھی بذات خود مضبوط دلیل ہے۔

**انکار :-** ایک سے زائد ضعیف روایات مل کر حسن کے درجہ کو نہیں پہنچیں گی بلکہ ان کا ضعف مزید شدید ہو جائے گا اور وہ زیادہ ناقابل قبول ہوں گی۔

**اثبات :-** محترم! آپ ان کی کثرت کا نزلان کے ضعف پر نہ گرا کیں۔ بلکہ آپ اس طرح سمجھیں کہ ایک ضعیف آدمی ایک من وزن نہیں اٹھا سکتا تو ایک سے زائد ضعیف افراد کی روہ وزن اٹھائیں گے ضعیف افراد کے زیادہ ہو جانے سے ان کی قوت بڑھی ہے نہ کہ ضعف۔ محدث کے ساتھ آپ ہربات کے مقنی پہلو کی طرف نہ جائیں بلکہ ثابت پر بھی غور کریں۔ یہ باتیں میری خود ساختہ تو ہیں نہیں۔ دیکھئے حافظ اہن قیم رحمہ اللہ علیہ مختلف ائمہ کرام کا اجماع بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

**ليس المرواد بالضعف عنده الباطل ولا المنكر بل الحديث الضعيف عنده قسييم الصحيح و قسم من اقسام الحسن** - (اعلام المؤمنین صفحہ ۳۱- ۳۲ جلد اول)

(ترجمہ) اہل علم کے نزدیک ضعیف حدیث سے مراد ایسی قابل انکار روایت نہیں ہے کہ جو باطل ہو مذکور ہو یا مردود ہو بلکہ ائمہ کرام، محمد شین اہل علم کے نزدیک ضعیف حدیث سے مراد یہ ہے کہ وہ بھی صحیح روایات کی اقسام میں حسن کا درجہ رکھتی ہیں۔ نیز عمل و قول میں یوں رقطر از ہیں۔

**ليس احد من الائمة الا هو موافقه على هذا الاصل** -

(یعنی آئمہ دین میں سے کوئی بھی الہمدادیث امام اس مسئلے میں اس موقف اور اصول کا مخالف نہیں ہے بلکہ بھی (ضعیف احادیث و روایات سے استدلال کے)

اس اصول کے قائل اور موافق ہیں۔

امام ترمذی رحمہ اللہ علیہ کتاب العلل میں فرماتے ہیں۔

**قدروی غیر واحد من الائمه عن الضعفاء**۔ یعنی ضعیف لوگوں سے تو اکثر آئندہ حدیث نے استدلال کیا ہے۔

محترم! ضعیف روایات علماء متاخرین (حاضرین) کے خود ساختہ معیار اور اصول کے مطابق واقعی اگر شجر منوع ہوتیں تو علماء متقدیم ان اپنی کتابوں میں ان سے استدلال نہ کرتے۔ مثلاً ہر اہل حدیث مدرسے کے نصاب میں شامل بلوغ المرام من اولۃ الاحکام میں حافظ ابن حجر عسقلانی رحمۃ اللہ علیہ نے بے شمار مقالات پر مسلک محمد بن کی تائید میں بے شمار ضعیف احادیث سے استدلال کیا ہے۔ اور اگر علمائے متقدیم کے اس فطری اور عین حقیقی اصول و معیار کو چھوڑ کر علمائے متاخرین کے جدید معیار کو اپنالیا جائے تو منکرین حدیث کے لئے بے باکی کے دروازے کھل جاتے ہیں اور ان کے شر سے حدیث اور اہل حدیث کا تحفظ مشکل ہو جاتا ہے۔ لہذا خدا رامنکرین حدیث کو موقع نہ دیا جائے کہ وہ دین اسلام کو باز یکجہہ اطفال بنالیں۔ میں علیٰ وجہ الصیرت اپنے ان بزرگوں، معزز و محترم علماء کی خدمت میں بصد ادب گزارش کروں گا کہ اپنی اس نادانی پر مبنی مصلحت کو چھوڑ دیں کیونکہ نادان دوست بہر حال خطرناک ہوتا ہے۔

حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ تعالیٰ علیہ۔ امام ولی الدین محمد بن عبد اللہ الخطیب العری رحمۃ اللہ علیہ مصنف مشکوٰۃ، حافظ ابن قیم۔ امام نووی۔ حافظ ابن حجر عسقلانی رحمۃ اللہ علیہ۔ شاہ ولی اللہ رحمۃ اللہ علیہ اور دیگر جمہور نے اپنی اپنی تصانیف میں ضعیف روایات سے استدلال کیا ہے۔ متاخرین میں بھی حافظ محمد گوندلوی۔ داؤ دغز نوی۔ مولا ناشاء اللہ امرتسری۔ عبد اللہ محدث روپڑی۔ مولا ناصادق سیالکوٹی۔ مولا ناشاء علیل سلفی۔ امام عبد الجبار غرمنوی۔ امام عبد التاریخ حلوی اور دیگر بھی ضعیف روایات سے استدلال کے قائل و فائل ہیں۔ درحقیقت تمام محدثین اہل علم، اہل فن، آئندہ حدیث نے

استدلال کے لئے ضعیف روایات بیان کی ہیں۔ جیسے امام بخاریؓ نے بھی بخاری شریف کے ترجمۃ الباب میں ضعیف روایات کو تائید کے لئے بیان کیا ہے۔ اب آپ مجھے فرمائیے کیا یہ سب علماء و محدثین معاذ اللہ نادان، بے سمجھ پانیزہ مددارانہ طبع کے مالک تھے؟ نہیں ہرگز نہیں۔ بلکہ وہ سب اور ان کا موقف بالکل صحیح تھا۔ مگر افسوس کہ آج ہم اور ہماری سوچ و فکر کے زاویے غلط ہو گئے۔

**اجماع و تعامل امت:** - محترم احیقت یہی ہے کہ اہل علم نے اجماع امت اور تعامل امت کو بھی بجائے خود ایک دلیل مصدقہ تسلیم کیا ہے۔ اور اس کے جواز میں قرآن حکیم کی واضح آیت بھی موجود ہے۔

وَمَن يُشَاقِقُ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَيِّلِ الْمُؤْمِنِينَ فَوْلَهُ مَا تَوَلَّىٰ وَنَصْلَهُ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ

مصیر ۵۱ (پارہ ۵ سورہ النساء آیت نمبر ۵۵)

(ترجمہ) جو شخص راہ ہدایت واضح ہونے کے باوجود رسول خدا ﷺ کی مخالفت کرے۔ اور جس طریقے پر مومنین کا رہندا ہیں۔ (یعنی امت کا اتفاق ہے) اسے چھوڑ کر کی دوسرے (خنے یا خود ساختہ) طریقے پر چلے تو جس (خنی) طرف اس کا رجحان ہو گا۔ ہم اسے اسی طرح متوجہ کر دیں گے۔ (اس کے اس عمل کے نتیجے میں) اسے جنم میں ڈال دیں گے جو کہ بہت ہی بڑی جگہ ہے۔

اس آیت کی تفسیر میں مولانا اصلاح الدین یوسف لکھتے ہیں۔ ”بدایت کے واضح وہانے کے بعد رسول ﷺ کی مخالفت اور مومنین کا راست پھوڑ کر کی اور راستے کی پیروی دین اسلام سے خروج ہے جس پر یہاں جہنم کی دعید فرمائی گئی۔

رسول ﷺ کی مخالفت اور غیر سیل المؤمنین کا ایقاع دونوں حقیقت میں ایک ہی چیز کا نام ہے۔ اس سے مکاہر کرام کے راستے سے انحراف بھی کفر و ضلال ہی ہے۔ بعض علماء نے سیل المؤمنین سے مراد اجماع امت یا اجماع امت سے انحراف بھی کہر ہے۔

اجماع امت کا مطلب ہے کسی مسئلہ میں امت کے تمام (یا جمہور) علماء و فقہاء کا اتفاق۔ یا کسی مسئلے پر

(8) جو تریخ میں ایک بھائی تھا، اس نے بھائی کو دیکھ دیا۔

لے، مارہے اسی کا دل بھی اپنے ساتھ لے جائے گا۔

۱۴) میخواستم از آنها بگویم که این روزاتر  
۱۵) از آنها بگویم که این روزاتر

କାହାର ପାଦରେ ଯାଏ ତାହାର ପାଦରେ ଯାଏ ତାହାର ପାଦରେ ଯାଏ  
 କାହାର ପାଦରେ ଯାଏ ତାହାର ପାଦରେ ଯାଏ ତାହାର ପାଦରେ ଯାଏ  
 କାହାର ପାଦରେ ଯାଏ ତାହାର ପାଦରେ ଯାଏ ତାହାର ପାଦରେ ଯାଏ

﴿لَمْ يَرَوْهُمْ إِذْ أَتَاهُمْ وَلَمْ يَرَوْهُمْ إِذْ أُخْرَجُوهُمْ وَلَمْ يَرَوْهُمْ إِذْ أُخْرَجُوهُمْ﴾

دلیل نہیں کوئی فتویٰ نہیں۔ بس قوت علم صرف ہورہی ہے تو نماز کے بعد ہاتھ انٹھانے پر،  
دعا کرنے پر (الامان والمحفظ)

(2) نبی کریم ﷺ نے فرمایا عیدین کے اجتماع میں حضور ای وی عورتیں (جونماز میں  
نہیں آسکتی) دعا میں ضرور شرکت کریں۔ اب شرکت تو اجتماعی عمل میں کی جاتی ہے۔  
یہاں اجتماعی عمل یعنی دعا کی صورت طریقہ کیا ہے؟ حدیث سے ثابت کریں۔ آپ  
کے اصول کے مطابق حدیث کے الفاظ ہونے چاہیں۔

(3) جب مردے کو دفن کر دو تو قبر پر اس کے لئے دعا کروتا کہ سوال جواب کا  
مرحلہ آسان ہو۔ (الحدیث) اب یہاں دعا کا مسنون طریقہ کیا ہے؟ حدیث سے  
ثابت کریں۔ حدیث کے الفاظ ہونے چاہیں۔

(4) رکوع سے اٹھ کر جب کھڑے ہوں تو سجدے میں جانے سے پہلے ہاتھ  
باندھے جائیں یا کھلے چھوڑے جائیں۔ سنت کیا ہے؟ حدیث سے ثابت کریں۔

(5) ایک ہی گلی میں کئی کئی مساجد ہیں۔ مختلف ممالک کی ہوں تو بات ذرا مختلف  
ہے لیکن الہمیدیث مسلک کی مسجد یہ جہاں پانچ وقت اذان باجماعت نماز اور خطبہ جمعہ  
بھی ہوتا ہے ایک ہی گلی یا محلے میں ہوں تو کیا نبی ﷺ کے دور میں اس طرح قریب قریب  
مسجد تھیں؟ یہاں یہ کہا جاسکتا ہے کہ اس وقت آبادی اس قدر زیادہ نہ تھی۔ لیکن کیا  
قرآن و حدیث میں ایک مسجد سے دوسری مسجد کے درمیان فاصلے کا تعین کیا گیا ہے؟

(6) نماز اول وقت پر ادا کرنی ضروری ہے۔ (الحدیث) اب یہ بتائیے کہ ہر نماز  
میں اول وقت کی مقدار کتنی ہے؟ حدیث کے الفاظ پیش کیجئے۔

(7) آپ کی مسجد میں نماز مغرب کے بعد باقاعدہ درس ہوتا ہے۔ قریبی مسجد میں  
نجم کے بعد۔ آپ یہ فرمائیے تبلیغ یا درس کا طریقہ سنت کے مطابق کیا ہے؟ کس وقت  
ریا چاہیے۔ کیا نبی ﷺ روزانہ اس طرح درس دیتے تھے؟

(8) کسی مسجد میں خطبہ جمعہ آدھا گھنٹہ ہوتا ہے تو کسی میں ایک یا ڈیر ۵ ہو گھنٹے

اب آپ یہ فرمائیے سنت کے مطابق اس کا وقت کتنا ہے؟ حدیث کے الفاظ ہوں چاہیں۔ جب کہ حدیث مصطفیٰ ﷺ ہے۔ خطبہ لمبا اور نماز چھوٹی پڑھانے والا امام جاہل ہے اور نبی ﷺ نماز جمعہ کی پہلی رکعت میں فاتحہ کے بعد سورہ اعلیٰ اور دوسری میں سورۃ غاشیہ پڑھتے تھے۔ ان دونوں کے پڑھنے میں کتنا وقت لگتا ہے اور خطبہ کا وقت کتنا ہے۔ تعین کر لیں۔

(9) کیا نبی کریم ﷺ نے جہاد میں شب خون مارنے کا اصول، طریقہ بتایا ہے؟ حدیث کے الفاظ دکھائیے۔ جبکہ آج کل کشمیر میں اسی طریقہ پر جنگ ہو رہی ہے۔ تو یہ طریقہ خود ساختہ اور غیر مسنون ہے یا حدیث کے الفاظ دکھائیے۔

(10) ہمارے ہاں بھیں کا گوشت اور دودھ عام استعمال ہوتا ہے کیا کسی حدیث میں یہ ذکر ہے کہ نبی ﷺ یا صحابہ رضی اللہ عنہم نے بھیں کا دودھ پیا ہو۔ اپنے اصول کے مطابق حدیث کے صرف الفاظ دکھائیے۔ ورنہ حرام کا فتویٰ دیں۔

محترم مولانا صاحب! اگر اس فہرست کو طویل کرنا چاہیں تو بے شمار اس طرح کے سوالات اکٹھے ہو جاتے ہیں اور اگر تفہیم کے لئے آپ لوگوں کے معیار پر عمل کیا جائے تو دین اسلام کا ایک بڑا حصہ ضائع ہو جاتا ہے۔ آپ چونکہ مسئلہ دعا میں فقط حدیث کے الفاظ طلب کر رہے ہو۔ لہذا یہ سوالات اور اس طرح کے بے شمار مسائل ثابت کرنے کے لئے صرف حدیث کے الفاظ ہی پیش کیجئے۔ ورنہ ان کی بھی تردید کر کے دین کے ایک بڑے حصے کا انکار کر دیجئے۔

الغرض ضعیف روایات سے استدلال جائز اور درست ہی نہیں بلکہ ناگزیر بھی ہے۔ یہ مجرم نہیں ہیں بلکہ ان کے بغیر تفہیم دین ناممکن ہے  
**انکار:** اسی اصول کے مطابق تو بریلوی حضرات اپنی بدعاں قل ساتے، ختم میلا دبھی جائز قرار دے سکتے ہیں۔

**اثباتات:** لا حول ولا قوّة! کہاں تذکرہ حُن کعبہ اور کہاں تذکرہ بازارِ حسن۔

یضل بہ کثیراً ویهدی بہ کثیراً - (القرآن) یعنی ہدایت کی مثالوں سے بہت سے لوگ ہدایت پاتے ہیں اور بہت سے غلط مطلب نکال کر گراہ بھی ہو جاتے ہیں۔ اور ان بے چارے بریلویوں کا کیا ہے۔ یہ تو صحیت حدیث، فہم حدیث اصول حدیث کے فنی سلفی اصولوں کی حدود و قیود سے خود کو آزاد سمجھتے ہیں۔ بلکہ مادر پدر آزاد ہیں اور ان کی بھی آزادی ان کو صحیح حدیث کے مقابلے میں موضوع روایت کو بھی قول کرنے پر آمادہ کرتی ہے۔ اور اس کی بے شمار مثالیں موجود ہیں۔ اسی لئے تو علماء حدیث فرماتے ہیں اگر موضوع ضعیف روایات بالکل نکال دی جائیں تو بریلوی مسلک ختم ہو جاتا ہے۔

محترم مولانا! بریلوی حضرات تو اپنے ان اعمال کو خود بدعت تسلیم کرتے ہیں وہ الگ بات ہے بدعت حسنہ کہہ دیتے ہیں۔ اور دوسری بات یہ ہے کہ جس چیز کی کوئی اصل قرآن و سنت دور صحابہؓ تابعین آئندہ دین سے ملتی ہی نہیں ہے۔ نہ ہی وہ تعامل امت ہے (یعنی پوری امت کا مسلسل چلا آنے والا عمل) تو وہ کس طرح ان مثالوں یا قدیم اصول سے درست ثابت ہو سکتا ہے؟ یہ ممکن ہی نہیں ہے۔

**انکار:** اگر تمہارے بیان کردہ اسی اصول کے مطابق نماز کے بعد با تھا اٹھا کر دعا مانگنے کو جائز تسلیم کر بھی لوں تو پھر بات یہ ہے کہ یہ انفرادی تو ثابت ہو جاتی ہے لیکن اجتماعی دعا ثابت نہیں ہوتی۔

## دلائل اجتماعی دعا

**اثبات:** محترم نماز کے بعد دعا کی اہمیت و فضیلت اور دعائیں با تھا اٹھانے کی اہمیت و ضرورت عاجز، مسکین نے قرآن و سنت کی روشنی میں ثابت کی ہے آپ نماز کے بعد دعا کا انکار کر رہے تھے دلائل سن کر نماز کے بعد دعا کی فضیلت آپ نے تسلیم کی۔ دعا میں با تھا اٹھانے کے انکاری تھے۔ دلائل سن کر آپ نے با تھا اٹھانے کی

اہمیت تسلیم کی۔ اسی طرح ضعیف روایات سے استدلال کا قدیم سلفی، فنی اصول بھی آپ نے تسلیم کر لیا ہے۔ لیکن اب اجتماعی دعا کی کسر باقی رہ گئی ہے۔ انشاء اللہ یہ بھی نکل جائے گی۔ کیونکہ دلائل کی قوت بہر حال اپنا آپ منواتی ہے اور قوی دلائل ایک ایسا جادو ہیں جو سر پڑھ کر بولتا ہے۔ میں پورے وثوق اور تیقین سے یہ بات کہہ سکتا ہوں کہ ان حلقہ کوں اور پڑھ لینے کے بعد بھی کوئی نماز کے بعد دعا کا منکر ہی رہے گا تو یہ صرف اور صرف اس کی ہست دھرمی ضد اور انسانیت کا مسئلہ ہو گا اور کچھ نہیں۔

اب چونکہ انفرادی دعا کے آپ قال ہو چکے ہیں اور اجتماعی دعا پر اعتراض کر رہے ہیں تو اجتماعی دعا کی اہمیت اور فضیلت بھی نبی مکرم، ختم الرسل ﷺ کی زبان مبارک سے کن لیجئے۔

(1) حضرت جبیب بن مسلمہ فہری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں میں نے خود سنا۔ نبی کریم ﷺ نے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم جمعیں سے فرمایا۔

**لَا يجتمع ملأ ، فيد عو بعضهم ويومن سائرهم الا احابهم**  
الله۔ ( رجال رجال صحیح ) یہ حدیث بالکل صحیح ہے ( مجمع الزوائد جلد اصفہن ۱۷۰ )

﴿ترجمہ﴾ مسلمانوں کی اجتماعی دعا کا طریقہ یہ ہو گا کہ ایک آدمی دعا کریگا اور باقی تمام آمین آمین کہیں گے۔ ( جب ایسا اجتماعی عمل ہو گا ) تو اللہ تعالیٰ دعا قبول فرمائیتے ہیں۔

(2) ایک دوسری روایت کے مطابق حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ کہتے ہیں  
– نبی اکرم ﷺ نے فرمایا۔

**مارفع قوم اکفهم الى الله عزوجل یسائلونه شيئاً ان**  
کان حقاً على الله ان یصنع فی ایديهم الذی سالوا – ( یہ  
حدیث بالکل صحیح ہے۔ ( طبرانی مجمع الزوائد جلد اسنیخ ۱۹۹ )

﴿ترجمہ﴾ کوئی قوم جب اللہ عزوجل کے حضور ہاتھ اٹھا کر ( اجتماعی ) دعا کرتی ہے تو اللہ کریم پر فرض ہو جاتا ہے کہ جو چیز وہ ماگ کر ہے ہیں وہ ان اٹھے ہوئے ہاتھوں میں عطا کر دے۔

(3) اجتماعی دعا کی ایک تیسری دلیل بھی ملاحظہ فرمائیے۔

حضرت انس رضی اللہ عنہ بیان فرماتے ہیں (نبی ﷺ نے پانی کے لئے دعا کی)

**فرفع رسول الله ﷺ یدعوا ورفع الناس ایديهم مع رسول الله یددعون**۔ (بخاری شریف ج ۱۰ ص ۲۰)

(ترجمہ) نبی کریم ﷺ نے ہاتھ اٹھا کر دعا شروع کی تو لوگوں نے (صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے) بغیر کسی کے کہنے خود بخوبی نبی ﷺ کے ساتھ ہاتھ اٹھا کر دعائیں شرکت کی۔

(4) ایک حدیث مبارکہ مزید عرض کئے دیتا ہوں جو کہ اجتماعی دعا پر زبردست دلیل ہے۔ حضرت جعفر رضی اللہ عنہ جب شے سے مدینہ منورہ دوسرے مسلمانوں کے ہمراہ وارد ہوئے اس وقت آنحضرت ﷺ خیر تشریف لے گئے تھے تو حضرت جعفر رضی اللہ عنہ بھی خیر پہنچے اور نجاشی کا پیغام دیا اور دعائے مغفرت کی درخواست کی تو حضور ﷺ نے وضو فرمایا اور ہاتھ اٹھا کر دعا کی تو حضرات صحابہ رضوان اللہ تعالیٰ علیہم السلام نے بھی ساتھ ہی دعا کے لئے ہاتھ اٹھائے اور نبی ﷺ کی دعا پر آمین آمین بلند آواز سے کہا۔ (بخاری الرحمۃ دارین ﷺ کے سو شیدائی۔ از طالب باثی)

محترم مولانا صاحب! یہ احادیث اجتماعی دعا پر زبردست دلیل ہیں جن کا انکار کوئی بھی ذی شعور نہیں کر سکتا۔ اب اگر نماز کے بعد یا عام حالات کی تخصیص اس موقع پر کی جائے تو سوائے خود ساختہ تاویل کے اور کچھ نہیں کیونکہ فرمایا ہمارا ہے کہ مسلمانوں کی اجتماعی دعا کا طریقہ یہ ہو گا۔۔۔۔۔ (ان) اب یہ اجتماعی دعا کا خاص وقت یا موقع مختص نہیں کیا گیا وہ نماز کے بعد ہو یا عام حالات میں اسی طرح جب بھی کوئی قوم اللہ کے حضور ہاتھ اٹھائے گی۔۔۔۔۔ (ان) یعنی فرد کا ہاتھ اٹھانا انفرادی عمل اور قوم کا ہاتھ اٹھانا اجتماعی عمل ہے۔ اب یہ اجتماعی عمل کسی وقت بھی یعنی نماز سے پہلے یا بعد کیا جائے۔ اس کی کوئی تخصیص نہیں ہے۔ اور ویسے بھی اگر یوں سمجھا جائے تو بتہ بہتر ہے کہ یہ قوم کا اجتماعی عمل اگر اس وقت واقع ہو جس وقت کو نبی کریم ﷺ قبولیت کا

وقت قرار دیں تو یقیناً نور، علیٰ نور ہے۔

## نبی ﷺ اور صحابہؓ کی نماز کے بعد اجتماعی دعا

اب آپ ذرا غور کریں تو مسئلہ بخوبی سمجھا جائے گا کہ نبی امر ﷺ فرمائیں کہ نماز فرض کے بعد

دعا کی قبولیت کا وقت ہے۔ (ترمذی صفحہ ۱۸۸ جلد ۴)۔ مثلوہ جلد اول صفحہ ۵۰ (ترمذی)

تو کیا اس قبولیت والے وقت میں وہ خود عائد مانگتے ہوں گے؟ یا صرف یہ

تعلیم لوگوں کے لئے ہے جبکہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں۔ لم تقولون مالا تفعلون

۔ (القرآن) کتم وہ بات کیوں کہتے ہو جس پر عمل نہیں کرتے۔ محترم ایقیناً نبی کرم

ﷺ اس وقت دعا مانگتے تھے جیسا کہ حضرت عبد اللہ بن زیر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں

کہ نبی کریم ﷺ تو نماز سے سلام پھیرنے کے بعد ہاتھ اٹھا کر دعا کرتے تھے (یہ حدیث

باکل مسجح ہے)۔ (تحفۃ الارادہ شرح ترمذی شریف جلد اول صفحہ ۲۲۵ طبع ابن مجمع الزوادی جلد ۱ صفحہ ۱۶۹)

حدیث میں آتا ہے کہ۔ کان النبی صلی اللہ علیہ وسلم اذا

صلی صلواة اقبل علينا بوجہه۔ (رواہ البخاری مشکوہ باب الدعائی للشہد حدیث نمبر ۲۰)

یعنی نبی کریم ﷺ نماز پڑھا لیتے تو چہرہ انور نمازیوں کی طرف کر لیتے تھے۔

غور کیجئے۔ مقتدیوں کا چہرہ امام کی طرف (یعنی صحابہ رضی اللہ عنہم کا نبی ﷺ

کی طرف) اور امام کا مقتدیوں کی طرف (یعنی نبی ﷺ کا صحابہؓ کی طرف) امام نے دعا

کے لئے ہاتھ اٹھائے ہوں اور اس وقت کو قبولیت والا وقت بھی کہا گیا ہو۔ تو کیا صحابہؓ

صرف ہاتھ پر ہاتھ دھرے نبی ﷺ کا چہرہ، کیہر ہے ہوتے تھے یا۔ فاستبقو

الخيرات۔ (نیکیوں میں سبقت لے جاؤ) کامیلی نسوان بن کر ہاتھ اٹھا کر ساتھ خود

بھی قبولیت والے وقت میں شریک ہوتے ہوں گے یقیناً ہوتے ہوں گے بلکہ ہوتے

تھے۔ تبھی تو آج تک پوری امت اس عمل پر شروع سے کار بند رہی تھی اور اب آ کر کچھ

لوگ بہک گئے ہیں تو ان کی قسم!

## نماز و تر میں دعا کا طریقہ

محترم! میں پوچھتا ہوں کیا آفت آگئی اگر یہ منظر کسی حدیث میں بصورت الفاظ نقل نہ ہو سکا۔ عقلی منطقی دلائل اور آثار و شواہد کے اعتبار سے تو پوری شان و شوکت کے ساتھ عملی طور پر یہ قائم و دائم رہا ہے اور ہے۔ اگر صرف الفاظ پر ہی تمام مسائل کی حیثیت مسلمہ ہے تو نماز عشاء کے بعد و تر وہ میں الحمد بریث حضرات جو ہاتھ اٹھا کر دعا کرتے ہیں یہ عمل اگرچہ کسی الفاظ کا محتاج نہیں ہے۔ لیکن اس کے متعلق تو کوئی ضعیف حدیث بھی نہیں ملتی۔ لیکن پھر بھی یہ عمل قوت نازلہ سے محض استدلال کر کے جاری و ساری ہے اور اس پر بھی تعامل امت ایک زبردست دلیل ہے۔ (جبکہ حنفی حضرات رفع الید یعنی کر کے دوبارہ ہاتھ باندھ کر دعا کرتے ہیں) (قیام اللیل میں علامہ مرزا ذی نے کئی صحابہ کا وتروں میں ہاتھ اٹھا کر قوت پڑھنا نقل کیا ہے۔)

**انکلو:** میں تو وتروں میں ہاتھ اٹھا کر دعا نہیں کرتا بلکہ ہاتھ چھوڑ کر ہی دعا کرتا ہوں اور اگر رکوع سے پہلے دعا کروں تو ہاتھ باندھے ہوئے ہی کر لیتا ہوں۔

**اثبالت:** معدودت کے ساتھ آپ کے کرنے یا نہ کرنے سے کیا ہوتا ہے ضرورت تو ہے حدیث مصطفیٰ ﷺ کی۔ جیسے منکرین دعا بعد صلوٰۃ مکتوٰۃ کا مطالبہ ہے کہ ہم صرف اس صورت میں مانیں گے اگر حدیث کے الفاظ مل جائیں کہ نبی ﷺ نے نماز کے بعد صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین کی طرف منہ کیا ہوا اور ہاتھ اٹھا کر اجتماعی دعا کی ہو۔ جب تک الفاظ نہ ملیں ہم تسلیم نہیں کریں گے۔۔۔ اب یہاں چونکہ اس صفحہ میں آپ بھی شامل ہیں لہذا میں آپ سے یہ پوچھتا ہوں کہ آپ و تر وہ میں ہاتھ اٹھا کر دعا نہیں کرتے بلکہ ہاتھ باندھے ہی دعا کرتے ہیں تو کیا کسی ضعیفت ضعیف روایت سے بھی یہ دلیل پیش کر سکتے ہیں کہ نبی ﷺ نے عشاء کے بعد و تر وہ میں دعا

☆      رکوع سے پہلے ہاتھ باندھ کی کی ہو یا

☆ رکوع کے بعد ہاتھ چھوڑ کر کی ہویا  
☆ ان دونوں صورتوں میں ہاتھ اٹھا کر کی ہو؟

آپ کے ہی مقرر کردہ معیار اور اصول کے مطابق مجھے صرف الفاظ سے غرض ہے ہاتھ چھوڑیں، باندھیں یا اٹھائیں میں صرف الفاظ پیش کریں اور یہ قیامت تک پیش نہیں کئے جاسکتے۔

**انکار :-** یہ بھلا کیا بات ہوئی۔ ایسے الفاظ تو بالکل نہیں ملتے لیکن چونکہ دعا نہ کورہ ہے لہذا اس کا کوئی نہ کوئی طریقہ تو ہو گا میرے نزدیک ہاتھ چھوڑ کر دعا کرنا بہتر ہے میں کر لیتا ہوں۔ (یعنی وتروں میں)

**اثبات :-** بس محترم! بہت خوب۔ اللہ آپ کا بھلا کرے آپ نے تو سارا مسئلہ ہی خود سمجھا دیا ہے۔ جس طرح آپ فرماتے ہو کہ وتروں میں دعا کا طریقہ الفاظ میں نہیں ملتا۔ لہذا کوئی نہ کوئی طریقہ تو ہو گا اسی طرح میں عاجز، فقیر، حقیر غرض کرتا ہوں کہ فرض نماز کے بعد دعا کی قبولیت کا وقت ہے۔ (الحدیث) اب اگر اس وقت صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کے ہاتھ اٹھانے کا منظر مخفی تحصیل حاصل کے طور پر الفاظ میں مذکور نہ ہو سکا تو کیا قیامت آگئی جو اسے بدعت اور نہ جائے کیا پچھے کہا جانے لگا۔ بلکہ حقیقت یہی ہے کہ صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین نے بھی ہاتھ اٹھانے تھے تو اس قبولیت کے وقت میں نبی ﷺ کا بطور امام اور صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین کا بطور مقتدی ایک ہی وقت میں ہاتھ اٹھانا۔ یہی اجتماعی دعا کی زبردست صورت اور دلیل ہے۔ اس بات کو عقل بھی قبول کرتی ہے۔

محترم! بدعت بدعت کی رث لگانے والوں نے نہ جانے دین اسلام کی کسر خدمت کا یہ زہ اٹھا کر کھا ہے۔ دعا جو عبادت کا مغز ہے۔۔۔ دعا جو دراصل عبادت ہے۔۔۔ دعا جس کے نہ مانگنے سے اللہ تعالیٰ ناراض ہو جاتے ہیں۔۔۔ دعا جو قرب الہی کا ذریعہ۔۔۔ دعا جو مومن کا زبردست ہتھیار ہے۔۔۔ اللہ سے مانگنا اور

صرف اللہ سے ہی مانگنا۔۔۔ جو سب فرضوں سے بڑا فرض ہے۔۔۔ نہ معلوم کیوں اس سے روکا جا رہا ہے۔۔۔ اور ایک کہنے والے نے کہا تھا کہ الہامدیث لوگوں کو قبروں، مزاروں، مردوں اور غیر اللہ سے مانگنے سے تروکتے تھے۔۔۔ لیکن اسی باد سوم چلی کہ اب یہ لوگوں کو اللہ سے مانگنے سے بھی روکنے لگے۔۔۔ (الامان والحافظ)

در اصل یہ بھی شیطان کا ایک زبردست حرہ اور حملہ ہے کہ وہ نماز کے بعد لوگوں کو فرائٹھ جانے پر اساتا ہے جیسا کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا ”نماز کے بعد (جب تسبیحات، ذکر اذکار اور قبولیت دعا کا وقت ہوتا ہے تو) شیطان نمازی کے پاس آ کر اسے کوئی نہ کوئی (بھولے ہوئے یا) ناگزیر کام یاد دلا دیتا ہے تاکہ نمازی (نماز کے بعد ذکر اذکار، تسبیحات اور دعا وغیرہ سے) محروم رہ جائے۔۔۔ (نسائی جلد اول صفحہ ۱۵۸)

## نماز کے بعد دعائے مانگنے کے نقصان وہ نتائج

اور اب تو ایسی غلط روایت چل نکلی ہے کہ لوگ سلام پھیرتے ہی بھاگ نکلتے ہیں۔۔۔ دعائے مانگنے کی عادت بد کے سبب ذکر اذکار تسبیحات سب چھوٹ گئیں۔۔۔ ہاں چند مساجد جہاں اولیاء اللہ کی محتتوں کے اثرات ابھی تازہ ہے ہاں لوگ تسبیحات و اذکار کر لیتے ہیں جیسے ہمارے استاد گرامی مفسر قرآن حضرت علامہ بشیر الرحمن سلفی رحمۃ اللہ علیہ کی مسجد عثمانیہ۔۔۔ حضرت مولانا حافظ خوجہ قاسم رحمۃ اللہ علیہ کی مسجد اقصیٰ (وغیرہ) لیکن جہاں مسلک الہامدیث کو نظریاتی طور پر دو گروہوں میں تقسیم کرنے والوں کا اثر ہے۔۔۔ (جو اہل طواہر کی امامت کر رہے ہیں)۔۔۔ ہاں ذکر اذکار اور نوافل وغیرہ کا رجحان ختم ہوتا جا رہا ہے۔۔۔ خرد کا نام جنوں۔۔۔ جنوں کا خرد رکھا جا رہا ہے۔۔۔ ہر چیز کی اقدار بد لی جا رہی ہے۔۔۔ محبوب سنت کو بدعت کہا جا رہا ہے۔۔۔

پتا یہے بھلا ان حالات میں اللہ کی رحمتوں کا نزول کیونکر ہو سکتا ہے؟ لوگوں نے قبولیت کے وقت میں اکٹھے ہو کر اللہ کے حضور سفارشات کا طریقہ اور سلسلہ ختم

کر دیا تو نبی ﷺ نے بھی رحمتوں کا نزول روک لیا کیونکہ اللہ تعالیٰ کا فیصلہ ہے۔  
قرآن حکیم میں فرمایا۔

**قل ما يَعْبُو بِكُمْ رَبِّي لَوْلَا دُعَا فَكُمْ** - (الفرقان)

(ترجمہ) میرے نبی ﷺ! ان سے کہہ دیجئے! اگر تم اپنے پروردگارست (مانگنا) دعا کرنا چھوڑ دو گے تو وہ بھی تمہارا خیال رکھنا چھوڑ دے گا۔

**مُولَا نَاصِيدُ دَاءَ وَدُغْرِنَوْيَ اُور دُعا**

میں یہاں مولانا اسحاق بھٹی لی کتاب ”نقوش عظمت رفت“ کا ایک اقتباس بھی پیش خدمت کرتا ہوں۔ جو کہ انہوں نے آزادی وطن کے قائد رفتار پر سیاست کے نباض، حضرت مولانا سید داؤد غزنوی رحمۃ اللہ علیہ کی حیات طیبہ پر گفتگو کرتے ہوئے لکھا ”نماز میں انجامی خشوع، خصوصی کی نیفیت ان پر طاری ہو جاتی تھی ہر نماز کے بعد وظائف پڑھتے اور با تھوا نھا کر لیں وہاں ملکتے تھے۔ نماز فجر، نماز مغرب اور نماز میت، کے بعد بالخصوص وظائف کا یہ سلسلہ بہت طویل ہو جاتا تھا۔“ (صفی نمبر ۲۲۶۷)

آگے رقمطراز ہیں۔ (صفی نمبر ۲۳۱۰، بند ۱)

”ملگے سر نماز پڑھنا اور نماز کے بعد با تھوا نھا کر دعائے مانگنا ان کے نزدیک نہیں ہیت تا پسند یہ فعل تھا۔ پنجاں چل ار لکھتے ہیں۔ نہایت افسوس ہے کہ اب دعا وظائف اور تصوف کی روایت جماعت اہل حدیث میں ختم ہو گئی ہے بلکہ میں نے سنا ہے کہ بعض برخوا غلط لوگ اسے بدعت قرار دیتے ہیں۔ (اَللّٰهُ اَكْبَرُ، راجعون)

بات یہ ہے کہ ہمارے پرانے عالموں اور بزرگوں کی حالت ایسی تھی کہ انہیں ہر وقت اللہ کی ضرورت، ہتھی اور وہ اسی کمکانچ تھے ہر شے اسی سے ملکتے تھے اور ہر وقت ملکتے تھے۔ نماز کے بعد بھی اور دیگر اوقات میں بھی

- ہاتھ اٹھا کر بھی اور بغیر ہاتھ اٹھائے بھی۔ وہ غریب تھے مدار تھے اور اللہ کی بارگاہ میں گزر گراتے تھے۔ وہ رحنا کے عالموں کے پاس سب کچھ موجود ہے۔ زمینیں بھی، کاروبار بھی، کوئی خیال بھی، موڑیں بھی، بڑی بڑی طاز میں بھی، ان کے بیٹے۔ مندرجہ پارکی یونیورسٹیوں میں پڑھتے بھی ہیں اور کہاتے بھی ہیں۔ رہی کمی کسر جہادوں نے پوری کر دی ہے۔ اب یہ کروڑوں میں کھیلتے اور اربوں کے خواب دیکھتے ہیں۔ انہیں کیا ضرورت ہے اللہ سے ہاتھ اٹھا کر مانگنے کی اور اس کے احسان مند ہونے کی۔ بھی وجہ ہے کہ ادھر سلام پھیرا اور ادھر یہ کوش گھوڑے کی طرح اچھل کر اٹھ کھڑے ہوئے۔

ہاتھ اٹھا کر مانگنا تو رہا ایک طرف، گوناگون مصر و فیتوں کی بنا پر ان بے چاہوں کے لئے نماز پڑھنا مشکل ہے۔ یہ تو ان کی بہت بڑی قربانی ہے کہ کسی نہ کسی طرح اپنی بے پناہ مصر و فیات سے ہوزا اس وقت نکال کر دو چار رکعت نماز پڑھ لیتے ہیں۔ اور نماز میں ہی ان کو کھر کئے اور جسم کے مختلف حصوں پر ہاتھ پھیرنے کو وقت ملتا ہے اور یاد آتا ہے کہ "لحر فی الصلوٰۃ" بھی ایک مسئلہ ہے جس پر عمل ہونا چاہیے۔ (صفحہ نمبر ۲۳-۲۴)

محترم مولانا صاحب! آپ غور فرمائیں ہمارے بزرگ کس طرح دعا کے پابند تھے لیکن آج ہم انکار دعا کے فتنے کا شکار ہیں۔ (العیاذ بالله)

## مکمل گفتگو کے نتائج

میرے بھائی! اللہ آپ کا بھلا کرے۔ بات تو آپ کی واقعی سمجھی میں آرہی ہے۔ اس طرح تو یقیناً ہم سلفی نج سے دو اور ایک نے نظر میں ایک نئی سوچ سے قریب

تر ہو رہے ہیں۔ آپ کی حقیقت پسندانہ گفتگو نے تو میری آنکھیں کھول دی ہیں۔ حقیقت یہی ہے کہ صرف میں ہی نہیں میرے جیسے کتنے ہی لوگ جو درس و تدریس اور خطاب و وعظ سے وابستہ ہیں۔ موجودہ دور کے چند بڑے درجے کے علماء کے تقوئے سادگی صوفیانہ طرز عمل اور علمی گفتگو سے متاثر ہو کر حقیقی علمی نسبت سے دور ہو رہے ہیں اور نئے دور کی کوکھ سے جنم لینے والی نئی سوچ و فکر سے مغلوب ہو رہے ہیں۔ یقیناً یہ پر فتن دور کی قتنہ پرور کر اتھیں ہیں۔ (العیاذ باللہ) میں آپ کا مشکور ہوں کہ آپ مجھ سے چھوٹے ہونے کے باوجود مجھے صحیح فکر سے روشناس کروار ہے ہیں۔ (جزاک اللہ خیر)

قارئین! اس مسئلے کے ضمن میں بعض معززین کی طرف سے کچھ سوال مزید

اٹھائے جاتے ہیں۔ مثلاً

**سوال :** نبی ﷺ کو جب کوئی شخص دعا کی درخواست کرتا تو آپ دعا مانگتے تھے۔ ورنہ نہیں۔ لہذا امام کو نماز کے بعد اگر کوئی مقدمہ کہے تو امام دعا مانگ سکتا ہے ورنہ نہیں۔

**جواب :** سب سے پہلی بات یہ ہے کہ جس چیز کے آپ قائل ہیں اس کی دلیل کسی حدیث سے دکھائی۔ یعنی آپ نے فرمایا نماز کے بعد کوئی امام کو درخواست کرتے تو امام دعا کر سکتا ہے ورنہ نہیں۔ آپ یہ ثابت کریں (اپنے ہی اصول کے مطابق) کہ نبی ﷺ کو نماز کے بعد صحابہؓ کی طرف زخم انور کر کے بیٹھتے تھے۔ تسبیحات و اذکار سے قبل یا بعد کسی نے دعا کی درخواست کی اور نبی ﷺ اور صحابہؓ کرام رضی اللہ عنہم نے مل کر دعا کی ہاتھ اٹھائے۔ آمین آمین کہا۔ حدیث کے الفاظ ہونے چاہیے۔ یا اس عمل کی اسی صورت میں اجازت ہوئی چاہیے۔

آپ چونکہ اس کی دلیل ضعیف سے ضعیف روایت میں بھی نہیں دے سکتے۔ لہذا نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر اجتماعی دعائے کرنے کا آپ کا موقف خود بخوبی باطل ہوا دوسری بات یہ ہے کہ یہ سوال یا اعتراض ہی دراصل سلطی اور ظاہری سوچ کی

کوکھ سے پیدا ہوا ہے اور اس سوچ کے یہ گل کھلانے ہیں کہ لوگ اب نمازوں کے بعد ذکر اذکار، تسبیحات اور نوافل کے تارک و سارق ہو رہے ہیں۔

آپ اس اعتراض پر غور کریں کہ امام کو مقتدی اگر کہیں کہ امام صاحب ہم فلاں پر پیشانی کا شکار ہیں فلاں فلاں مصیبت آن پڑی ہے۔ فلاں آفت کا سامنا ہے یا بیماریاں پیچھا ہی نہیں چھوڑتیں۔ لہذا آپ ہمارے لئے دعاء فرمائیں۔۔۔ اور امام بے چارہ تنخواہ دار ملازم ہے وہ پابند ہے دعا کرے گا کہیں انتظامیہ ناراض نہ ہو جائے۔۔۔ اور اگر امام صاحب کو خود کو کسی پر پیشانی یا بیماری کا سامنا ہے تو وہ کس سے کہے کہ میرے لئے دعا کرو؟ کیونکہ خود بخود اپنی پر پیشانی کے لئے بغیر کسی کے کہے ہاتھ اٹھائے گا تو انتظامیہ بدعت قرار دے دے گی اور وہ بے چارہ تنخواہ دار ملازم مارا جائے گا۔۔۔ یعنی اس بے چارے امام کو فقط امامت کے جرم ہیں یہ سزا می کروہ اجتماعیت اور قبولیت کے وقت سے محروم رہا۔

محترم! میں تو اپنے رب کا فقیر ہوں حقر اور پر تقدیر ہوں۔ عاجز مسکین اور برعصیاں میں ڈوبا ہوں۔ اردوگر دسائل ہی مسائل نظر آرہے ہیں لہذا میں تو پیچھے کھڑا ہو کر نماز پڑھوں یا آگے۔ جماعت کے ساتھ یا انفرادی میں تو ضرور دعا کرتا ہوں قبولیت کے وقت سے فائدہ اٹھاتا ہوں۔ یہ پر فتن دور ہے فتنوں سے بچنے کے لئے جب تک سانس میں سانس ہے انشاء اللہ یہ فقیر اپنے رب کے حضور جھوپی پھیلاتا رہے گا۔ دامن واکرتا رہے گا اور اجتماعی و انفرادی دعا کرتا رہے گا اور اس کی تبلیغ و تلقین بھی کرتا رہے گا۔

اس موقع پر میں استاد گرامی، مفسر قرآن، محقق دوران، ولی کامل حضرت علامہ بشیر الرحمن سلفی (رحمۃ اللہ علیہ) کی شہرہ آفاق کتاب ”روح عبادات الدعا“ کا ایک اقتباس آپ کی خدمت میں پیش کرتا ہوں امید ہے بات کا رخ نکھ آئے گا۔

”بے دعا ملما، کرام کی یہ بُلی عقل پر قدموںی فہم اور کوتاہ اندیشی ہوش، فر، ملاحظہ ہو کر فرماتے ہیں۔ امام صرف اس وقت دعا کرے گا جب مقتدی اس کی حجت کی طرف متوجہ کریں گے۔ ورنہ وہ دعا کے لئے ہاتھ نہیں اٹھا سکتا کویا بُلٹشنا ہمارتے حاضرہ سے غافل اور احوال نامہ سے تجی دامنی امام کی صلاحیت، شان ہے۔ اسے تباہے بغیر بالکل بہبُثیں ہوئی چاہیے۔ مقتدیوں کو احوال نہ آتے معلوم ہو گر امام کا فہم و خرد صرف مسجد کی روئیاں توڑنے تک مدد و ہونا چاہیے۔ اف اے دعیان علم؛ رعل و زکوان کے خلاف بد دعا کے لئے اسے نبی رحمت ﷺ کی توجہ مبذہ ول کرائی تھی۔ کس نے کہا تھا کہ حضرت! --- ان کی وجہ بُلٹشنا کیجئے۔ ہاتھ اٹھائیے۔ --- یا حادث کو خود ہی سمجھ لیا تھا امام کا نات ملیے! امام نے۔ اسی طرح حضرت خالد کے خلاف ایک آدمی کو قتل کرنے پر ہاتھ اٹھا کر دعا کئے لئے کس نے متعذیہ کیا تھا؟ (بخاری شریف صفحہ ۹۳ جلد نمبر ۲)

ہمارے ہاں امام سادب ہوش و خرد ہوتا چاہیے اور ان ناقلوں سے ہاں

امام ہوتا چاہیے۔ زرادھو اور عقل کا پیل (از سنن ۲۹-۳۰)

**سوال:** لوگ تو نمازوں کے علاوہ اجتماعات و دروس اور جلسوں کے اختتام پر بھی اجتماعی دعا کرتے ہیں جس کا کوئی ثبوت نہیں ملتا۔

**جواب:** اس عمل پر بھی اول تو احادیث مبارکہ دال ہیں۔ دوم تعامل امت زبردست دلیل ہے۔ سوم مزدوری (اجر) کام ختم کر کے ہی لی جاتی ہے اور اگر مزدور سے دوران ڈیوٹی کوئی غلطی کوتا ہی وانتے یا نادانستہ سرزد ہو جائے تو وہ اپنے مالک سے اس کی معددرت بھی کرتا ہے۔ یعنی نمازوں میں سلام پھیر کر صدائے تکمیر مستانہ وار بلند کر کے تین دفعہ استغفار اللہ کہنا یہی معنی رکھتا ہے کہ اے اللہ! میں نے پورے خلوص سے محنت کی ہے نماز پڑھی ہے تھیں کوئی کوتا ہی غلطی ہو گئی ہو تو اس کے

لئے میں استغفار کرتا ہوں اور پھر تسبیح و تقدیس، تحمید و تبیل کی مالا جپتے ہوئے ذکر اذکار کا ہدیہ پیش کر کے نمازی ہاتھ اٹھادیتا ہے۔ اے اللہ! میری اس معمولی حقیری محنت کو قبول فرمائے اور مجھے معاف فرمادے۔ یہ قبولیت کا وقت ہے اور وہ مانگنا چلا جاتا ہے۔ اس طرح نہ کرنے والے۔ اس طرح نہ مانگنے والے کا اپنا نصیب اپنی قسمت۔ اور یہی فلسفہ کا فرمایا ہے۔ اجتماعات و دروس کے اختتام پر کفارۃ مجلس کے کلمات کا۔ جو شخص مجلس کے اختتام پر یہ کلمات پڑھ لے گا مجلس کے دوران ہونے والے دانستہ نادانستہ گناہوں کا کفارہ ہو جائے گا۔ کلمات یہ ہیں۔

**سبحانک اللہم وبحمدک اشهد ان لا اله الا انت**

**استغفرك واتوب اليك**۔ (جامع الترمذی جلد ۲ صفحہ ۱۸۱)

اجتماع، جلس اور درس وغیرہ کے اختتام پر ہاتھ اٹھا کر کی جانے والی دعا کا ثبوت بھی حدیث مبارکہ میں ملتا ہے۔ ملاحظہ فرمائیے۔

نبی مکرم ﷺ نے فرمایا۔ جب کہیں خیر کی مجلس لگتی ہے تو آسمان سے فرشتے بھی آ جاتے ہیں اور اس مجلس، اجتماع یا درس وغیرہ میں شامل ہوتے ہیں اور سماعت فرماتے ہیں مجلس اختتام پڑھ رہوئی ہے تو مانگنکہ بھی رب کائنات کے پاس اوت جاتے ہیں اور روپورث پیش کرتے ہیں۔

اللہ تعالیٰ! فرشتو! تم نے وہاں کیا دیکھا؟

مانگنکہ! اے اللہ کریم! اس مجلس میں تمیرے بندے تمیرے جیبیب ﷺ کا مذکورہ کر رہے تھے قرآن و سنت کے مسائل بیان ہو رہے تھے۔ اصلاح و فلاح کی باتیں ہو رہی تھیں۔

اللہ کریم پوچھتے ہیں کچھ اور؟

فرشتے جواب دیتے ہیں۔ اے اللہ کریم! جب مجلس ختم ہوئی تو آپ کے

بندے آپ سے جنت مانگ رہے تھے۔

اللہ کریم فرماتے ہیں۔ فرشتو! تم گواہ رہنا میں نے اپنے بندوں کو جنت عطا کی۔ اچھا تو میرے بندوں نے کچھ اور ما انگا؟

اے اللہ کریم! وہ جہنم سے پناہ مانگ رہے تھے۔ فرشتے جواب دیتے ہیں۔

غفور الرحیم۔ داتا کریم ارشاد فرماتے ہیں۔ اے میرے فرشتو! گواہ رہنا میں

نے اپنے ان بندوں کو جہنم سے پناہ دی۔ ساتھ ہی اللہ کریم پوچھتے ہیں۔ مزید کوئی بات؟ فرشتے کہتے ہیں۔ اللہ کریم! ایک آدمی بس یونہی گزرتا ہوا اس مجلس میں رک گیا تھا اک کنارے پر کھڑا سن رہا تھا۔ تو اللہ کریم فرماتے ہیں۔

فرشتو! گواہ رہنا۔ میں نے اپنے اس بندے کو بھی جو گزرتا ہوا مجلس میں رک گیا تھا اہل مجلس کی دعا میں شامل کر کے جنت کا مستحق قرار دے دیا ہے اور جہنم سے آزادی عطا کر دی ہے۔

اے اہل النصاف! ذرا غور فرماؤ اگر مجلس ختم ہوتے ہی بغير دعا کے دوز لگادی جائے۔ بن مانگے بھاگ جائیں تو کیا اپنی ہی نصیبی نہیں تو اور کیا ہے؟ اس واقعہ میں فرشتوں کا یہ کہنا کہ اے اللہ! تیرے بندے مجلس کے اختتام پر تجوہ سے یہ یہ مانگ رہے تھے۔ اہل مجلس کے اجتماعی عمل یعنی اجتماعی دعا کا زبردست ثبوت نہیں تو اور کیا ہے۔

ایک دوسری حدیث میں ہے۔ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔

فَلَمَا كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يَقُولُ مِنْ

مجلس حتی یدعو بهؤلاء الدعوات لاصحابه۔

(ترجمہ) رسول اللہ ﷺ جب تک اپنے صحابہ رضی اللہ عنہم کیلئے دعا نہ کر لیتے اس وقت تک مجلس ختم کر کے اٹھتے رہتے۔ (ترمذی شریف، بخاری مشکوہ، امام شافعی، جلد اول باب جامن الدین، باب دہم)

امام ترمذی نے اس حدیث کو حسن غریب کہا ہے۔ اور محمد شین کے نزدیک

فرض نہاز کے بعد خارجی اہمیت

غیریں حدیث اصول حدیث کی رو سے وہ ہوتی ہے جس کا راوی واحد ہوا و مرد مذکور  
حدیث غیریں کو بھی صحیح روایات میں شامل کرتے ہیں یعنی یہ بھی صحیح حدیث کے مختلف  
مراتب درجات میں شامل ہے اس کی غرائب صحت کے منافی نہیں ہے۔  
پس اس مختصر اور جامع گفتگو سے یہ ثابت ہوا کہ درس، جلس، اجتماع، اجلاس  
وغیرہ کے اختتام پر بھی ہاتھ اٹھا کر اجتماعی دعا کرنا مستحسن عمل ہے۔ جس کے آثار و  
شوائد سنت مصطفیٰ ﷺ سے ملتے ہیں۔

عاجز ضعیف نے اپنی ناقص گناہ گار عقل کے مطابق قرآن و سنت کی روشنی  
میں جو بہتر سمجھا عرض کر دیا۔۔۔۔۔ امید ہے اسے پڑھنے والے اے دوست!۔۔۔۔۔  
ٹوپڑوں دعائیں گا کرے گا۔

**سوال:** کیا دعا کے بعد ہاتھ منہ پر پھیرنا جائز ہے؟

**جواب:** کچھ لوگوں نے کچھ عرض سے یہ مسئلہ بھی کھڑا کر رکھا ہے جو کہ سراسر تادانی  
ہے۔ حالانکہ دعا کے بعد ہاتھ چہرے پر ملنا عین فطری عمل اور فیضی تکمیل کا باعث  
ہے۔ اس ضمن میں ایک حدیث مبارکہ جو مشکلۃ کتاب الدعوات فصل دوم میں درج  
ہے اور عاجز راقم پیچھے عرض کر آیا ہے اور یہی حدیث حافظ ابن حجر عسقلانی رحمۃ اللہ  
علیہ نے بلوغ المرام کے آخر پر کتاب ”الجامع باب الذکر والدعا“ میں الفاظ کے  
معمولی اختلاف سے یوں بیان کی ہے۔

کان رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم اذا مدیدیه في  
الدعا، لم يرد هما حتى يمسح بهما وجهه (آخر الترمذی - ولشودہ  
من محدثیہ ابن عباس عن داود وغیرہ مجموعہ تحقیقی ان حدیث حسن)

(ترجمہ) حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے رسول اللہ ﷺ جب بھی دعا کے  
لئے ہاتھ اٹھاتے تو (اختتم دعا پر) ہاتھ نیچے کرنے سے پہلے اپنے چہرے پر ضرور

ملتے (پھیرتے) اس حدیث کے کئی ایک شواہد ہیں اس ضمن میں ایک حدیث ابو داؤد میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے بھی مردی ہے اور ان شواہد کا مجموعہ تقاضا کرتا ہے کہ یہ حدیث حسن ہے)

مولانا صفائی الرحمن مبارکبوری اس حدیث کی شرح میں لکھتے ہیں۔

”اس حدیث سے معلوم ہوا کہ دعاء مانگنے کے بعد اپنے دونوں ہاتھوں کو اپنے چہرے پر ملنا یا پھیر لینا چاہیے اس کی وجہ یہ بیان کی گئی ہے کہ دعا کے وقت اللہ کی جناب میں اٹھے ہوئے ہاتھ رحمت الہی سے لبریز ہو جاتے ہیں تو اس رحمت کو شکریہ کے ساتھ چہرے پر مل لیا جاتا ہے۔“ (اتحاف الکرام شرح بلوغ المرام جلد دوم صفحہ ۱۹۷-۲۰۰)

ایک دوسری روایت ہے کہ

سُلُّوٰ اللَّهُ بِبَطْوُونَ أَكْفُمْ وَلَا تَسْتَلُوهُ بِظُهُورِهَا فَإِذَا فَرَغْتُمْ

فَامْسَحُوا بِهَا وَجْهَكُمْ - (ابوداؤد- مکملۃ جلد اول کتاب الدعوات)

(ترجمہ) اللہ تعالیٰ سے جب بھی مانگو (دعا کرو) تو ہاتھوں کے اندر کی جانب سے مانگو باہر کی جانب سے نہ مانگو اور جب دعا سے فارغ ہو جاؤ تو اپنے (دعا کے لئے ہوئے) ہاتھوں کو اپنے چہرے پر مل لیا کرو۔

معلوم ہوا کہ دعا کے بعد ہاتھوں کا چہرے پر ملنا سنت مصطفیٰ ﷺ ہے۔ (بیز

دیکھئے اس کتاب کا صفحہ نمبر ۸-۹ حدیث نمبر ۵-۶)

(تَمَتَ بِالْخَيْرِ)

وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِاللَّهِ

رَبِّنَا تَقْبَلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْغَلِيمُ

وَتَبَّعْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَفْتَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ



# مصنف کی دیگر کتب

(طباعت کے مراحل میں)



(پہلا ایڈیشن)

(پہلا ایڈیشن)



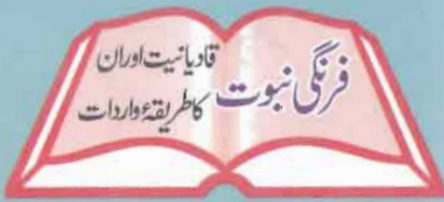
(پہلا ایڈیشن)

(پہلا ایڈیشن)

طبع شدہ کتب



(دوسری ایڈیشن)



قادیانیت اور ان

(دوسری ایڈیشن)

## والی کتاب گھر

اردو بازار، گوجرانوالہ